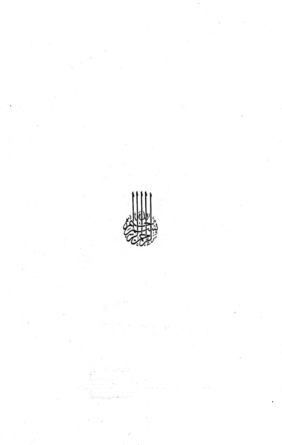


## لأفر لاطب ت



ه از الراحصام اسان مست محدد عدد ۲۱۲۱۸/۲۹۰۳ - مرب ۱۹۲ - هامدد

### تبسسانتاإرمرازحيم

فى مطالع هذا القرن الهجرى الحامس عشر تقتضينا أمانة القلم ومسئولية الكتابة في الثقافة والأدب والعمل الصحفي خلال أربعين عاماً أنْ نعيد النظر ف كتابات العصرين الذن حاولوا السيطرة على آفاق الفكر الإسلامي الأصيلة وتحويلها من وجهتها الحالصة لله تبارك وثعالى إلى وجهات متعددة وصدق الله تبارك وتعالى : « وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ..» . فقد جاء الغزو الثقافي محمل لواء التغزيب والشعوبية لينشىء تيارات جديدة ذات ىريق وذات نفوذ استطاعت بفضل جهد السيطرة الاستعارية من التغلغل في عقل الأمة الإسلامية وفكرها وروحها بدعوات مادية ووثنية وإباحية أعان علىها سيطرة النفوذ الاستعارى على التعلم والصحافة فهما النافذتان الحطير ثان اللتان نفذ مهما إلى الفكر الإسلامي الأصيل النبي الرباني المصدر الإنساني الوجهة تلك الدعوات المسمومة الى ما نزال تتخطفه بين ليبرالية وماركسية وصهيونية ، ولذلك فقد كان لابد من ( إعادة النظر ) في هذا الركام الحطير الذي خلفته هذه المحاولة الحطيرة خلال أكثر من قرن من الزمان ، فقد تصادف أن كان الاحتلال البريطاني عام ١٨٨٧ مقاربًا لمطلع القرن الرابع عشر الهجري ، الذي انطوى البوم وبات على المؤرخين والباحثين مراجعته وتقييمه وكشف أوجه الزيف والمحاذير التي أحاطت به ، فقد لمعت في هذه الفيرة أسماء كثيرة لمعاناً زائفاً ، واستطاعت بفضل الورق الصقيل والصحف العلمانية ودور النشر التغريبية ، ونفوذ قوى أخرى مسيطرة على التعليم والثقافة والصحافة أن تبرز هذه الأسماء وأن تجعل من فكرها المسموم أشبه بأفكار مسلم بها في عديد من المحالات وخاصة في مجال المحتمع الإسلامي الذي تعرض لأشد هذه الأخطار مما تأثرت به الأسرة والمرأة والطفل وأجيال الشباب المفرغة من الأصالة ، الغارقة فى الإنحلال الغافلة عن الحيطر الأكبر المحيط بالأمة الإسلامية كلها والذى يتطلع إلى البوم الذى يكون فيه قادراً على صهرها فى بوتقه بعد مرحلة الجوزائها لنى تمر حا الآن

١ \_ ولقد استطاع اللورد كروم أن ينشى، فى مصر عام ( ١٨٨٣ \_ ) مال المعددة التخريبية التى توالدت وأنشأت هذه الأجيال المتعددة من العلمانية منذ ذلك الوقت تحمل لواء الاحتفار للإسلام وللوطنية وتوعو إلى التبعية للغرب وتعجب ببطولاته وتحمل لواء الدعوة إلى أن الإسلام دن عبادى متخلف صحراوى ، منكرة ربانية الإسلام وعالميته ، وتكامله الجامع بين الدن والسياسة ، وكان أخطر ما تدعو إليه حركة التغريب هو : (أ) القضاء على الوحدة الإسلامية وإحلال مفهرم الإقليميات والقوميات الفسيقة القائمة على الدماء والعناصر .

(ب) القضاء على الشريعة الإسلامية والنظام الاقتصادى الإسلامى
 وإحلال قانون نابليون والنظام الاقتصادى الربوى.

(ج) القضاء على التربية الإسلامية وإحلال نظام التعليم الغربي العلماني
 المفرغ من العقيدة والأخلاق .

و هكذا أوتيت هذه الأمة من مقتلين : من مقتل التعليم ، ومن مقتل الصحافة ، فقد حطمت قوائم البربية الإسلامية وأقم نظام تعليمي علماني فاصر يقوم على خلق طبقة من المكتبة والموظفين ، المبورين بالغرب ، القابلين بالتعاون مع الاستهار ، ثم جامت الصحافة التي تولاها المارون فنتحت الأبواب أمام مموم الفكر الغربي ، والماسونية والعاميات ، والقصص الإباحي واحتقار القيم والأخلاق ، ولعل نظرة واحدة إلى مخطط اللورد كرمر في هدم قوائم الإسلام وركائز القيم الإسلامية في مصر ليقدم الدليل الأكد على أن ما تراه حتى اليوم من مخططات ودعوات إنما تستمد وجودها من هذه الهجمة الشرسة إلى قام با زعيم التغريب الأكبر.

فقد عمد كرومر إلى عملين خطيرين : زعزعة العقيدة الدينية إلى جانب اقتلاع مقومات الوطن والوطنية ، وجعل الحضارة الأوربية هي النموذج الأعلى للمصريين ليأخذوا به . وتدار(١) كتابات كرومر على إدراكه النام لموقف الإسلام فى النبرق ( فالمصريون يتسكون تمسكاً تاماً بالإسلام الذى هو أحد الكلمات المرادفة للوطنية فى الشرق والإنجليز لا مهدفون إلى نشر المسيحية ولكنهم بريدون نشر حضارة تقوم على أساس مسيحى). ومن ثم عمد رجال الاحتلال إلى العمل على زيادة عدد المصريين الآخذين ينصيب من الحضارة الأوربية المثال لطنى السيد، وسعد زغلول) وجعلوا لبصهم مقاماً كبراً فى الله الطريق السيد، به مصر منذ الاحتلال، وإذا استمر المشى فى هذا الطريق أصبح المصري الآخذ عضارة أوربا أقل مصرية وأكثر ميلا لأوربا إذ يصبح المسريون حذا القيضان المتدفق من الحضارة الأوربية أقل إسلاماً ، وهم فى نفس الوقت لم يحصلوا بعد على العمود الفقرى فى الحضارة الأوربية ، هذا بالمسون وليست فهم خواص إسلامية ، وأوربيون وليست فهم خواص إسلامية ، وأوربيون وليست فهم خواص إسلامية ،

و برى كرومر أنه في إدخال المدنية الأوربية في مصر ( بجب الا يغيب عندمتنا أنه لا يمكن إدخال أي تجديد في الإسلام وبجارة أخرى أن الإسلام المحدد ليس إسلاماً، أنه شيء آخر لا يمكنا وصفه، لذلك فعلينا ألا نتوقع مساعدة كبرى من المسلمين المتسكن بديهم، فهم زدادون تمسكاً بالدن كما ازدادت المدنية الأوربية في مصر ، أما السوريون والأرمن فليسوا أجاب ، والأقباط إلى جانب أنهم مسيحيون فهم في عام ١٨٨٧ لا يمتازون عن المسلمين من ناحية التعلم — كذلك فإن المصرى المتحضر بالحضارة الأوربية أصبح هو العامل الأسامي في إدارة البلاد إلى جانب الأوربيين والواقع أن القسم الأكبر من المصرين مسلم ، وينظر إلينا ( نحن الإنجليز ) باعتبارنا لا نعرف شيئاً خارج المادة ( روحياً ) ولكن توجد بينه بين باعتبارنا لا نعرف شيئاً خارج المادة ( روحياً ) ولكن توجد بينه بين غالم الأزهر في الوقت نفسه هوة لاتقل اتساعاً عن الهوة التي تفصل بين العالم الأزهري وبين الأوربي ، ومكذا فإن الشباب المسلم الدائر في تبار الحضارة الازمري وبين الأوربي ، ومكذا فإن الشباب المسلم الدائر في تبار الحضارة

 <sup>(</sup>١) لـ / الصحافة المصرية وموففها من الاحتلال الانجليزى للدكتور سامى عزيز .

الأوربية يفقد إسلامه أو على الأقل يفقد القدر الأكر من دينه وعرم نفسه من أهم ميادئ عقيدته وفى الوقت نفسه نادراً ما يتجه هذا الشخصي إلى المسيحية .

ويعرف حروم بفضل االقارة الأوربية على الشرق من الناحية الممادية ، أما من الناحية الممنوية فإن التأثير على الأخلاق غير واضح ، فالحضارة الأوربية تفضى على دن دون أن تستبدل به غيره ، فالمصرى اللدى قلد الماقي عليه (صاحب الفكر الحر) بجد نفسه فى خضم هائل دون مرشد و هاد ، أنه لا بجد في تارخه الماضى ولا من ظروفه الحاضرة سنداً أخلاقياً بعتمد عليه ، أنه برى دينه راغياً في التجديد ، أما الدن الذي يقتل الإصلاح عران نفسه من عقيدته لن بجد رادعاً أخلاقياً ، وفي الرقت نفسه محاول تقليد الأوربي ، ولا يترك هذا المصرى عقيدته خلف ظهره فحسب بل أنه يترفع عب وردوبها ، وهكذا يندفع مغمض الدين بن أحضان الحضارة الأوربية غير مدوك لحقيقة هامة ، هي أن ما براه ليس سوى المظهر الحارجي لتلك عراكة ، ويصعب على مقلد الحضارة الأوربية أن عصل علها ، ولكن ها المصريون عقيدة معينة ؟

ويوضع كرومر أنه ( بمرور الوقت سيخلق المسلمون ديناً لا يقوم على الإسلام الأول ، أنه سيقوم على مبادئ جديدة ، وهكذا فإن المصرى المتحضر بالحضارة الأوربية هو الحجر الأول وليس الأعمر في المجتمع المتطور) .

وينصح كرومر رجال السياسة الأوربين بالابتعاد عن كل ما من شأنه أن يعد تمقيراً للعقيدة الإسلامية ولندع هولاء الذين يقودون دفة الدولة على حذر يدكون في مكر الصرح الدولي للمجتبع الإسلامي فإن ازدراء العقيدة الدينية الشعب بأسره أمر على جانب كبير من الخطورة سياسياً واجهاعياً ) ؟ وهكذا رسم المعتمد الريطاني الطريق للوقوف في وجه الإسلام ؟ كعقيدة إلى حد أن ( أقبل فريق من المسلمين المتأثرين بالحضارة الغربية على كل غربي وتركوا ماضهم وتاريخهم وأصبحوا لا يكترثون لشون ديهم الذي ولدوا فيه ولا مابيون التصريح بالإلحاد ، وقد اعترم الأحرار المسلمون اتخاذ القواعد التي جرىعلها الغرب في تقدمه ورقيه واتخاذها أساساً لما أنشأره من إصلاحات ،

وهكذا برى كيف خطط التغريب منذ أكثر من مائة عام انتزيق وجهة الفكر الإسلامي بإذخال تلك التيارات المدمرة ، ولكن مهلا فإن حركة اليقظة الإسلامية لم تلبث أن نزغ فجرها فواجهت هذا الحطر مواجهة حاسمة وكشفت زيف المخطط ودحضت تلك القضايا المسمومة التي أثبرت.

لقد اعتمد المخطط التغريبي في هذه المرحلة – وإلى اليوم على الصحافة ، فظهرت المقتطف والهلال واللطائف ( صروف . نمر . مكاريوس . جرجمي زيدان ) يدعون كل في ميدانه إلى ( نظرية دارون ) – الماسونية – الامحلال . ولقد وقف حمال الدين الأفغاني إزاء نظرية دارون ، وكتب عمد عبده في الرد على داركور وفرح وأنطون وكتب فريد وجدى في الرد على شيل شميل ، وكتب على يوسف في الرد على تغليب اللغة الإنجلزية على العربية ورد طلعت حرب وفريد وجدى على تحربر المرأة ، وهاجم مصطفى صادق الرافعي وعلى يوسف دعوة لطني السيد كما هوجم عبد العزز فهمي في دعوته إلى الحروف اللانينية ، وهاجم رشيد رضا دعوات على عبد الرازق وطه حسن ومحمود عزى ورينان .

وقد توال المراحل حيث أخذ الفكر الصييونى يتلمس من خلال المراسات الجامعية فى الأدب والاقتصاد والاجتماع والنفس والأخلاق وعلا شأن المدرسة الاجتماعية الفرنسية التي قادها دور كام ، وليني بريل والتي تستمد مفاهيمها من المماركسية أساساً والتي جندت عشرات من شباينا اللمن ذهبوا إلى الغرب أمثال طه حسن ، وزكى مبارك ، ومحمود عزمى وغيرهم وكان من أخطر أعملما الدعوة إلى :

١ – نظرية فرويد فى الجنس :

٢ – نظرية دوركام في الاجتماع .

٣ ــ نظرية تين و برو دنبر في الأدب .

ومن ثم بدأت كتابات ملفقة حول الإسلام ترمى إلى إنكار المعجز ات وتدعو إلى بشرية القرآن من كتاب متغربين أخلوا يكتبون عن الإسلام ( طه حسين – هيكل – العقاد ) فكانت لهم أخطاء بارزة لأتهم بدأوا عملهم من خلال المهج العالماني الذي تشكلت فيه ثقافتهم أساساً ومن ثم لم يستطيعوا أن يستوعوا مفهوم الإسلام الجامع .

كانت هذه هي مرحلة الفكر الليبرالى الديمقراطي الرأسمالي الغربي . ثم جاءت المرحلة الثالثة : مرحلة المباركسية ودعوتها إلى التفسير المبادي للتاريخ وصراع الطبقات .

ومكذا واجه الفكر الإسلام خلال هذه السنوات ثلاث تيارات متضاربة ومتعارضة ، وقد سارت روافدها حميعها في طريق واحد لاحتواء الفكر الإسلام ، وقد ألقت بثقلها في أفق الفكر الإسلام بهدف بهدم مقوماته وزازلة قواعده وتدمير قيمه الأساسية وإن كان ذلك في الحقيقة ما زاده إلا قوة وصموداً ، فقد كان الفكر الإسلامي قادراً على هذه المواجهة وكانت جذوره الثابية في أعماق التربية الإسلامية بمما تعجز أشد القوى عن أوقات هذه الحاولة أشبه بمحاولة سابقة جرت لفكر الإسلامي في القرن الثالث عند ترجمة الفكر الوائني والفارسي وغيره من ثمرات الفكر الوثني وقد واجهها علماء أقرم أمثال ان حبل والشافعي وان تيمية والغزالي ، وقد استطاع علماء المسلمين احتواما وتجاوزها والكشف عن زيفها وإعلان وجهة الإسلام عفهوم أهل السنة والجاعة .

٧ – لقد كانت الصحافة هى المدخل إلى التغريب وقد تولاها المارون فاقتحموها عفاهيمهم وتعصبهم وحقدهم على الإسلام والدولة العبأنية وبولائهم للاستعار ولكل دعوات التغريب فرأيناهم منبثين فى أنحاء العالم الإسلامى والغربى : أديب إسحاق ، وسليم النقاش ، وسليم عنحورى ، وفرح وأنطون ، وخليل غانم ، وصروف ، وتمر ، ومكاريوس ، وتكالا وجرجى زيدان ، وجورج طنوس ، وخليل ثابت ، وكان على رأسهم هيماً يعقوب صنوع الهودى فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة العامية والزجل والكلمات الفرنسية العامية وكان صنوع بهودى فرنسى
الجنسية يدعى يعقوب روفائيل ويطلق على نفسه اسم جويدا ساتوا وكانت
صعفه التى أصدرها في مصر وباريس بعد أن طرد دعوات مشرة المولاء
الفرنسي وكان يطلق على الحديو شيخ الحارة ، وكان شيل شميل أخطر دعاتهم
الفرنسي وكان يطلق على الحديو شيخ الحارة ، وكان شيل شميل أخطر دعاتهم
وهو ( عتر ) وكاتوا عملون في هجوم عاصف على السلطان غيد الحميد
وخاصة ( سلم سركيس ) لأن البود كانوا يعدون الرأى العام لحلمه أو قتله
بعد أن رفض مطلمه في دخول فلسطن ، وكان هناك من جاجم التراث
الإسلامي ويدعو إلى الماسونية وكان يوسف الحازن يدعو الطر المسين إلى
قبول حكم إيطاليا ، وكان خصوم السلطان عبد الحديد (رزق الله حسون
ولويس صابونجي ، وجبر اليل دلال ، وأمن الشميل يدعون إلى إعادة
الحلائق إلى العرب غدم الحلافة القائمة ، وكان بطرس البستاني واليازجي يدعون

وقد مضى خط الصحافة بحمل سموم التغريب كله ( فهو أقرب إلى الجاهبر وأقدر من الكتاب في غرس هذه السموم) ومن ثم أصبحت الصحافة العربية هي منطلق تبار التغريب ، فقد حملت لواء الدعوات المسمومة : العامية ، الفرعونية ، الجنس ، العالمية ، الفرويدية ، ثم المماركسية أخيراً .

وكانت النبعية للمناهج الغربية واضحة فى هذه القضايا ، فقد كان طه حسن يوس بمذهب المدرسة الإجهاعية الفرنسية فى النصور المادى الذي يقوم على الجدية ، وكان العقاد يقم فكره على التصور الفلسي والمذهب النفسي وبجرى وراء مفاهم الغربين فى البطولة ، بل فى الألوهية من أن النفسية كانت موحدة الإنسانية لم تعرف التوحيد إلا فى الأديان الأخيرة مع أن البشرية كانت موحدة منذ أبها آدم ، وقد تأثرت العقريات بمذهب غربى فى تحليل الشخصيات ونار ( الفتنة الكبرى ) بمذهب النفسير المادى للتاريخ ، وكان حرص أمن الحولى على إقليمية الأدب والدعوة إلى ما يسمى بالأدب المصرى ، وكان سلامة موسى يدعو إلى الهامية والفرعونية والماركسية والنفسير المادى

للتاريخ ، وكانت دعوة طه حسن إلى الأدب المكشوف والفرعونية ، والمتوسطية وبشرية الفرآن ، ودعا توفيق الحكم إلى الإقليمية وكراهية العرب وقبل القبقة ، ودعا إلى الفن الفن ، كما دعا عبد العزيز فهمي إلى كتابة العرب المبرية بالحروف اللاتينية ، ودعا على عبد الرازق إلى أن الإسلام دين روحي وليس دين ودولة ، وكل ما كتب عن السيرة النبوية ( هيكل والمقاد وطه حسن وقوفيق الحكم ) عليه تحفظات وفيه ثغرات كبيرة وتبعية للمناهج من دعاة الفرعونية كمال الملاخ الذي أحال الأهرام إلى يومية للأصنام من دعاة الفرعونية كمال الملاخ الذي أحال الأهرام إلى يومية للأصنام والمقابر ، ورأينا أنيس عوض داعياً إلى الفرعونية والعامية ، ورأينا يوسف السباعي وصلاح عبد الصبور وإحسان عبد القدوس يدعون إلى الإباحية في الشعر والقصة بيصل ورأينا أنيس منصور من دعاة الوجودية والجنس ، وجاء صلاح جاهن ليحمل لواء العاميات والشعر الحر والكاريكاتير النازل والمهاجم للوجه الإسلامي من الحياة الماصرة .

ولقد كان الأهرام فى يوم من الأيام وكراً لدعاة التغريب وعلمانية المستشرق ( توفيق الحكم ولويس عوض وحسن فوزى وأحمد بهاء ) ومن الأسف أن يبار ( الأهرام ) هذا الابهار الحطر حن يسيطر عليه ومن الأسف أن يبار ( الأهرام ) هذا الابهار الحطر حن يسيطر عليه والذي المدن لم يكونوا يكتبون قبل سنوات قليلة ، فتبدو الكتابات السياسية لكل مفاهم الشعوبية والعلمانية رغبة فى إحيائها وإعادة بشا ، سذاجة فى يكرب صفية أو فكرية أو معرفة بالتاريخ السياسي والاقتصادى والاجتماعي الذي تعبد عميقة الذي تبحث منه كتابات ضحلة ، تافهة ، ولا توجد أى خبرة عميقة ولا قراءة واسعة ، أن هذا من كتاب خبراء لا يستطيعون الكتابة فى الأهرام أو في الصحف الكبرى، لأنهم ليسوا أولياء الثقافة الغربية أو العلمانية، وكذا أن السيطرة هي لأنيس منصور ومومى صبرى ، وبعض من لا خبرة لم والذي وصلوا إلى مكانهم عن طرق غير طرق الأصالة ، وما زال

الصحف المكبرى عشاً لأعداء الإسلام والعلمانين والشعوبيين الذين يكو هو ن الإسلام وبسخرون من كل القيم العربية والإسلامية

بل إننا لرى هولاء الصحفين الذن وصلوا سن السبعن وعدوها وهم لا زالون يكتبون في الجنس أمثال زكى عبد القادر ، ومضطى أمن ، لماذا يسرفون في كتابة هذه الصور من الجنس التي لا يكتبها إلا المراهقون ، والظاهرة الواضحة إن كل كتاب اليوميات الآن قوم سذج ، تجربهم قليلة ، أقلامهم خابية ، عصولم قليل وخاصة النساء مهم ، فهم أشد ضفاً ، والهصول والكتابة توحى كلها بالسلاجة والبساطة والضعف ، هل هذا هو والهصول والكتابة توحى كلها بالسلاجة والبساطة والضعف ، هل هذا هو وراه ما يذاح في أجهزة العربية الإسلامية إلى هذا المستوى من التفاهة جرياً وراه ما يذاح في أجهزة التسلية ( الإذاعة والتليفزيون ) أم أنه براد حجب الأقلام القادرة عن الكتابة ، أم لا براد دفع القراء إلى ثقافة عالية التدر.

وإن أى مراجعة للصحافة العربية فإنها تكشف عن التبعة ، وعن أن القامن عليها ليسوا على قدر من الثقافة التارغية العربية الإسلامية التى تمكنهم من روية الأحداث والمواقف ، ولكنهم يعتمدون دائماً على صحف غربية أمثال نبوزويك ، والتام ، يقرأوها أسبوعاً ويترجمون منها كل ما ينشرون ، ويتبعون الحط الإهليمي السياسي من خلال التشرات التي تصدرها مصلحة الاستعلامات لتأييد وجهة نظر معينة ، أما الحلفيات الحقيقية التي بحب أن محصل عليها الصحفي في فهم العالم الإسلامي والبلاد العربية وتباراتها الحالية التي تحوج بها والتي ترجع إلى عصر لحروب الصليبية والاستهارية والصهيونية ، فإن ذلك كله غير موجود فعلا ، ولذلك فإن المنافقة فارة لا تستطيع أن تملأ نفس القارئ بالثقافة العمية ، أو الفهم الواسع غيريات الأمور السياسية والاجتماعية في العالم العميدي والبلاد العربية .

٣ – أما الأدب فقد استطاع أن محصل على مكان أكبر من حجمه الحقيق ، بينا لم يستطع ( الفكر ) وهو حماع العناصر المختلفة وسها الأدب أن عرز هذه المكانة ، ووجدت الشخصيات الأدبية الاهمام الكبير بينا لم تجد الشخصيات الفكرية مثل هذا الاهمام ، ولنضرب مثلا بالمنظوطي

و فريد وجدي ، وكاتب الشهرة عاملا يستطيع أن يضلي على بعض الشخصيات القليلة الأثر مكاناً لا يضفيه العمل الفكرى نفسه ، فقد كانت السياسية والحزبية والصحافة من العوامل التي تحلق الشهرة لأقل الناس إجادة ومكانة ما دام له قلم جارح . و لقد كان في استطاعة أي ناعق أن يطلق عبارة مثبر 🛘 معارضة للدُّن أو للتقاليد والعرف العام ، فتدوى باسمه أياماً طويلة فيصُل إلى قدر من الشهرة لا يستطيع أن يبلغه من أمضى أربعن عاماً في الكتابة الرصينة ، ومنهم من تحدعه الهود ، فأسرف في الحديث عن قضية الإسلام دىن ودولة ، على النحو الذي يكتب به البعض ، موالاة لمفهوم باطل ، و هناك موالاة أخرى لجميع أو لئك الزنادقة والصعاليك في مفهوم جديد للشعر نحت زعامة صلاح عبد الصبور ، إنهم حميعًا نخدعون تحت تأثير مطامع وأوهام بالمال والشهرة ليخرجوا عن مفهوم أمهم وعن تراث أهلهم وعن عقيدة الحق اليقن نتيجة قصور أساسي في الربية والتكلم شهد به صلاح عبد الصور في تأريخه لحياته وشهد به الأفاق الذي طوف على الجمعيات من ماسونية ، ودينية ، ووثنية ، هذه هي ثمرة هذا الجيل الذي تكون في ظل مفاهيم المسئولية الوافدة التي اعتصمت بإحدى الأحزاب الكبرى فترة الأربعينات فأنتجت أحمد بهاء الدين ، ومحمود أمن العالم ، وكان إحسان عبد القدوس ، ونجيب محفوظ ، ويوسف السباعي قد سبقوا في مجال الإباحيات والكشف في القصة ، تلاميذ للبهود المسلمين تحتأسماء المستشرقين و متابعين دعو 🛚 طه حسين و سلامة موسى .

وقد كان كتاب الصيونية هم أول من بث الأفكار الهدامة ونظريات الانحلال عن طريق الصحافة والترويج للصور المغربة بالانحراف المشرة الغرارة والشيوات، وأنت إذا قرأت الصحافة العربية بأقلام كتامها التغربيين والشعوبين تحسى وكأن المسلمين يستسلمون للغزو الغربي ويتصهرون في العالمية والأعمية، ومهم يتنازلون عن شخصيهم رويداً رويداً ، ولكن ذلك من أعمال الكذب الإعلالي لحداع الشباب المسلم ودعوتهم إلى التسلم للتبعة الغربية .

وهناك سموم المسرح والفن والرقص والغناء ومفاهيم مضللة حول

الفلككور والدراما والمـاساة وغيرها من مفاهيم وافدة تسطر كأنها حقائق وتقدم للناس كأنها علوم .

وهناك خطة حول ما تبرره الصحف اليومية والحلات الأسبوعية من الصدر الفاضحة والعاربة والكلمة المسبوعة والقصة الجنسية ، والمقال الهجومي ضد الإسلام ودعاته ، هذه الصحف تدخل كل بيت ، وقد تخصص كثير من هذه المحلات في نشر أدب القراش وقضايا النجوم الفنية ومنها ما تخصص في سرد أخبار النجوم والكواكب والخرى تتسمى ببنات جنسها وترعم أنها تخدم قصة حواء وتجارب تعالم الإسلام فيا يتعلق بالطلاق وتعدد الزوجات والحجاب . ورد لنا من لبنان الشبكة والموعد وما شامهها إلى تقدم صوراً فاضحة وأوضاعاً صارخة ، وما بن دفتها مخدش الحياء وتماد الأحلاق

وعندما تطالع الصحف العربية تحس أنه لا هم لهما إلا إحياء ذكرى المغنين والمغنيات والراقصن والراقصات ، هناك ألبوم كامل يفتح يومياً على هذه الذكري أو تلك ، هم الفنانون فقط الذين تحتفل مهم الصحف ، أما أعلام الفكر والأدب والصحافة فلا يذكرون ، بل لقد ذهب محرجوا السيبها إلى إعادة إحياء ذلك الجانب الأسود المظلم فى تاريخ مصر بإعادة كتابة حياة الراقصين والمغنيين والإباحيين حتى لا ينشأ فيلم كامل عن حارة الدعارة التي كانت بمصر أيام النفــوذ الاستعارى ، وحيما تنظر تجد (ريا وسكينة ) و (شفيقة القبطية ) و (وداد الغازية ) ماذا براد لهذا ، هل هذا هو تاريخ مصر ؟ هل هذا هو ما بريدون أن يقدمونه إلى الشباب المسيلم ، حياة الغوازي والمراقص والبغــاء التي كانت سبة في عصر الاحتلال ، لمـاذا تعاد هذه الحيوات السوداء وتطرح من جديد على جيل جديد مفرغ من أى مفاهيم وطنية أو دينية ؟، وما هَذَا الاهمَّام بالفرعونية ؟ ماذا براد به ؟ هل هذه هي حقيقة الانتهاء المصرى ؟ الحقيقة أن الانتهاء المصرى ( عرنى إسلامى ) ، أما الفرعونية فهي مرحلة تاريخية ، وذلك عهد قد انقطعت الروابط به ، فقد جاء الإسلام وهو عهد لا تاريخ له ، ولا ثقافة ، ولا لغة ، لقد مات ، مات ، ولن تستطيعوا إحياءه مهما فعلم أمها الشعوبيون؟ و لمماذا هذه السخرية بالتاريخ حن محاول نجيب محفوظ السخرية بان بطوطة فيكتب ما أسماه رحلة ان فطومة ، وما هذه الكلمات المنسوسة في الرحلة الرامية إلى الإباحية وإلى الحديث عن الحسر في قوله : ( أقصدق حقاً ان إلهك مهم أن تشرب خراً أو لا تشربها) !

إ ـ وهناك تيار الحاركسية المسموم ودعاته الذن محرفون الكلم ،
 أصحاب التفسير الحادى التاريخ ، كتابات الحسين ثائراً ، والحسين شهيداً
 لعبد الرحن الشرقاوى ، وسليان الحلبي لا لفريد فرج ، ومأساة الحلاج لصلاح عبد الصبور ، وصلاح الدن للشرقاوى .

لقد خضمت الصحافة لمفدا التيار سنوات طويلة ، وما نرال أثارهم باقية ، خضمت الصحافة المصرية (أسبوعية ويومية التيار الماركسي ) وتولى أموها بالإضافة إلى الصحف التي أصد ماه دار المملال وعمل معه كامل زهبرى ، في يولية عام ١٩٦٤ تولى أحد ماه دار المملال وعمل معه كامل زهبرى ، وعصود أمن العالم ، وإبراهم عامر ، والمملال مر عمرحلة المماركسية والأدب بدراسات جارحة عن الجنس أو عن البغاء (سهر القاوى في مصر ، وخليجة المدالى في المقرب ) . واستغل الماركسيون رفاعة الطهطاوى ، وكالسنفه اللبراليون لأنه تأثر بالفكر الغرى في الدعوة إلى الوطنية بديلا للمقيدة والمصرية في مواجهة الممالة الممانية والإعجاب مظاهر الحضارة المحديثة ندم البطار، وجلال صادق العظم، هذان الذين ظهرا بعد الكسة المجديد من إطارات الدي .

وتوسع النيار العلماني ذى اللون المساركسي بعد أصحاب اللون الليبر الى ، وهو تيار قائم على كراهية الوحدة الإسلامية وإعلاء شأن القوميات واعتبار القومية أعظم من الإسلام ، وتفسير التاريخ الإسلامي على أنه تاريخ إقليميات (جار الأنصاري ومحمد عمارة ، وأن الحروب الصليبية كانت حروباً عربية ، تتعلق بأقاليم كالشام ومصر مع كراهية معلنة للدولة العيانية ، حامية الإسلام أربع قرون ، وذلك لتمزيق مفهوم الجامعة الإسلامية .

ولقد كانت فكرة التومية العربية لهدف أن تكون مناقضة ومعارضة للإسلام ومناهضة للرحدة الإسلامية ، مناهضة سرية تحت ستار العروبة وهي غندهم دعوة إقليمية تعلى شأن الجنس وهي ألبه بالفينيقية والفرعونية ، فهي عندهم دعوة إقليمية تعلى شأن الجنس ورى في القومية عقيدة . ولقد كانت هيع الأحراب القومية التي نشأت في بلادنا قد جعلت همها الدعوة إلى المثانية ومحاربة الإسلام ، فجعلوا العلاقات بعن الدول العربية تقوم على رابطة العرق وحده ، المحردة من كل صلة بالعقيدة وجعلوا علاقاتهم بالدول الإسلامية كملاقهم بالكونغو والمكسيك والأرجتين ، وقد نشأت فكرة القومية المغلقة ، وجعلوها موازية لفكرة الألوهية للتخلف من الإسلام ، وقد بدأت نظم الأحراب سياسية وانكس ماكسية .

ه ـ لقد كانت المحاولة بهدف إلى قطع الفكر الإسلامى المعاصر عن القحر المسرى المساسرة في مسيرته خلال أربعة عشر قرناً ولذلك أسموه الفكر المصرى أو الفكر العربى ، وكذلك قطع الأدب العربى المعاصر عن الأدب العربى منذ أوائل الإسلام ، وهي محاولة جرى عليها طه حسن ، والمقاد ، وهيكل والمنازى ، وكانت دراساتهم لابن الروى والمفرى والمنني وغيرهم مرتبطة عناهم النفو التي قامت على أساس استعلاء العنصر كالقول : بأن عظمة ابن الروى إنما جامت من أصله الرومانى .

لقد سقطت موامرة الشعر الحر بموت صلاح عبد الصبور وكان لويس عوض هو أول من أمدى عبد الصبور إمارة الشعر الحر الذى رد له الجميل بطبع كتابه المسعوم ( مدخل إلى تاريخ اللغة العربية ) بعد أن تولى مسئولية هيئة الكتاب

أما كتاب القصة في عصرنا فلم نخرجوا عن أن يكونوا تابعن لمذلف فرويد في الجنس أو مذهب ماركس في التفسير المــادى والاقتصادى للملاقات بن الأفراد في المختم وكلاهما باطل وفاسد وعمتوى وجارياً وراء الأهواء . كان يوسف السباعى وإحسان عبد القدوس ، ويوسف إدريس ، و ُنجيب محفوظ بعد شيخهم توفيق الحكم غلبانا للمستشرقين واتباعاً للمناهج للرافدة . لقد كان كتابنا الكبار قناطر للفكر الغربى :

دعا طه حسن إلى فصل اللغة العربية والأدب عن الفكر الإسلام. دعا ساطم الحصري إلى فصل العروبة عن الإسلام.

دعا على عبد الرازق إلى فصل الدين عن المحتمع .

روج سلامة موسى لفاهيم فرويد ونظرية الحنس.

روج عبد الرحمن بدوى لنظرية الوجودية وامتداده في سهيل إدريس، وأنيس منصور .

> روج طه حسن لنظرية الشك الفلسني وبشرية القرآن . روج سلامة موسى ، وإسماعيل مظهر لنظرية دارون .

روج طه حسن ، ومحمود عزمى لحضارة البحر المتوسط .

أعلن طه حسن في مصر ، وأحمد أغابيف في تركيا للتبعية للحضارة الغربية وتبنيا فكرة توعبي المسمومة من أن المدنية الأوربية كل لا يتجزأ ، توخذ بمادياتها وفكرها ، أي أن أساسها هو الفكر المسيحي مع أن الإسلام عقيدة ونظام إجهاعي كامل وحضارة ، بينا المسيحية ليست كالمك .

و تبدو فكرة الاحتواء التلمودي واضحة في مسائل الفن والأدب والدعوة إلى وحدة الأديان :

إن ما يكتبه هولاء هو وجهة نظر مستمدة من ثقافة مختلطة واحدة وبحربة قليلة ولا يمكن أن عثل منهجاً عاماً ، خاصة أن هولاء الكتاب من ممار المدرسة العالمية الغربية وأنهم مع الأسف لم يطلعوا على وجهة النظر الإسلامية في مختلف أمور الإجهاع والفكر ، وأن على القارئ المسلم الذي يقرأ ألم الا يتخدع بمما يقدموه ، لأنه ناقص ، وعليه أن يقرأ إلى جانب ذلك وجهة النظر الإسلامية ، لمدى كتاب ( المدرسة الإسلامية ) وهم يتمثلون اليوم في مجموعة من كتاب أمرار مثال الرصانة والاعتدال وعمق الإيمان عسوليات الأجيال . ٧ – من المؤمرات التي تسوقها حركة التغريب والشعوبية والغزو الثقافي
 ( فننة الانتقاء من التراث ) التي بشرها زكي نجيب محمود و نفر من التغريبين .

من الذي محكم على التراث ، وما هي أدواته في القياس ؟ . . لقد علمهم الدعوة المسرفة إلى العصر وإلى أنهم أساتذة أنفسهم إلى إطلاق الرأى في جرأة الذي لم يبلغ الرشد أو بعرف قدر الكنوز التي بين يديه فهو بيددها في سفه الوارث الجاهل .

إن التراث الإسلامي لا يتجزأ ، ومقياس النفسر المادى للتاريخ لا يصلح ، إن إنجابيات التراث وسلبياته ضرورة لنا لمراجعة ماضينا ورسم مستقبلنا ، إسهم لا مملكون الإعمان والحافز والغيرة على تاريخ هذه الأمة ومرائم الربانى ، حيث لا يقاس تاريخ الإسلام ولا تراثه على تراث الغرب و تراثه للفارق البعيد والعميق ، نحن تؤمن بأن القراث ليس شيئاً مقدماً ، المراث كالتاريخ ، فيه الإنجابيات والسلبيات ، ولكن العقيدة ( المراث ) هى الشيء الوحيد الذي هو فوق القند لأنه الحقيقة المحالدة الماقدة .

٨ - إن البصر النافذ إلى تيارات الفكر الوافد تكشف عن أن هناك حرباً معلنة على الأصالة وعلى اليقظة وعلى الصحف الإسلامية تصطنع كل الوسائل والأساليب والحطط وتنتظم حميع المحالات ، مهدف توهين هذه الحطوة الجارة التي قطمها المسلمون بالإسلام على رأس القرن الخامس عشر الهجرى:

فى مجال التأليف والأدب نجد تلك الصورة الفامضة ، العائدة من السربون وهى دكتورة فى الإخراج المسرحى تعلمت من المخرجين الفرنسين الذين تلمذت على أيدمهم وقد أمضت أربع سنوات فى باريس من أجل العراسة !

ونجدهولاء المرافون الذن لا يكتبون عن إفريقيا إلاعن الموسيق والرقص والغناء الذى برتبط بالسحر والتطبيب ، وهذا الباحث فى الأندلس لا يدراس إلا الحيال والشعر فى نصوص الأندلس ، كأنما لم يعد هناك شىء يدراس إلا ابن عربى وغزلياته الروحية وديوان ترحمان الأشواق ، وهذه المقاهم لمنحرفة عن وحدة الوجود والحلول . أما الظاهرة الحطيرة حقاً ، فهي ظاهرة الكتابة عن السحر والعفاريت وشقل الناس بالجن ، في فيرة من أدق فيرات حياتهم وحياة مجتمعهم .

وكان قد وجه مصطفى أمن إلها أنيس منصور منذ سنوات عندما أدخل إلى مصر قصة الملة الى كافاه علمها بأن جعله رئيساً لتحرير مجلة ( الجيل ) الى لم تلث أن سقطت واليوم برى هذه الظاهرة تتسع في صورة مقالات أسبوعة في جريدة الأخبار وفي صورة كتب تصلر ، أما إسماعيل يونس صاحبه وكمل جريدة الأخبار لواء هذه المؤامرة ، وبرى المرأة وهي تكتب لوم هذا الأدب المكشوف الإباحي حتى يوصف ما تكتبه ( فلانة ) بأنه ثورة على كثير من تقاليد المختمع ، هذا المسافر في دمها لن يكون إلا السرطان والحيانة الوجية والذي يجد من يشجعه ويدفعه وعميه ليصب هذا الأمام كله في كتب تقرأها القتيات فتناوث فطرتها وتضدد طبيعها وتظن أن الحياة ليسب إلا ماخور كبر

۹ – و بحرى كل هذا ، وأغرب منه حوار توفيق الحكم مع الله ( جل وعلا عما يقولون علواً كبراً ) وإذا أريد لفت النظر قالوا : إجا ( حرية الفكر ) هذه الكلمة الى أصبحت كالسيف المصلت في يد هماعة ريدون الدويج لمفاهم لا برضاها الإسلام ، إبهم إن آمنوا بما يعتقدون بينظلك لم ولكن الدويج لفلك بن الناس وإثارة الشبات في الصدور ، واللهو بعواطف الناس ومشاعرهم فهذا ما لا رضى عنه أحد . ولقد أعجبني كلمة الشبخ الشعراوي في هذا حيث يقول :

( إن حرية الفكر للإنسان هي أن يكون حر الفكر فيا نختاره من دن ، فإذا ما انهي بقواعد فكره إلى دن ، بجب أن يلتزم بقضية الدن ، ولا تحتج علينا بأنه : « لا إكراه في الدن » .

فالمقصود هو أنه لا إكراه فى اعتناق الدين ، أما حين يتدين فيجب أن محرم اختيار عقله ، ويلترم بأحكام دينه . حرية الفكر لا يأخذ بها الناس إلا فى أمر أباح الشارع الحكم فيه . أما حن يأتى الشارع بنص محتمل فكرى وفكرك فهذا اجهاد، ولذلك كان لدى المحبدين رضوان الله عليهم دقة فى الأده ، كانوا يقولون رأيي صواب محتمل الحفاً ، ورأى غيرى خطأ محتمل الصواب .

1 - وبعد فقد تجد التيارات الوافدة فرصها الكاملة للتمبر عن وجهة نظرها بينها لا تجد التيار الإسلامي مثل هذه الفرصة لإحقاق الحق فها يثار مع أن التيار الإسلامي هو التيار الأصيل: تيار الأمة منذ أربعة عشر قرناً ، ذلك لأن العانمين والماركسين قد تداولوا السيطرة على الصحافة الهربية ومن ثم فإن هناك تجاهل تام للتيار الإسلامي ، حيث لا تتاح له الفرصة لتصحيح المفاهم الزائفة ، فهم يرزون مفاهيمهم على أنها تسود المنطقة مع أنها مرفوضة ، وإذا عرضوا التيار الإسلامي عرضوا له في تعرية وإقلال ونقد ، ذلك لأمم مجلون منا بر مفتوحة واسعة لكلام مواء في الصحافة الغربية ، ما لا مجده التيار الإسلامي الذي عاش دائما القوية أو في الصحافة الحزبية ، ما لا مجده لتيار الإسلامي الذي عاش دائما الاعتراف به وتجاهله وحجب وهناك مؤامرة صحت بالغة نحو مفاهيمهوهناك التحدال على أخبار العالم الإسلامي وقضاياه في عديد من المواطن التي تواجه التحديات من القوى الأجنبية والشيوعة على السواء .

ومن أجل هذا كله كان لابد من ( إعادة النظر فى كتابات العصريين ) اللهم اجعلنا سلماً لأوليائك، حرباً لأعدائك، نحب بحبك من أحبك ونبغض ببغضك من خالفك، هذا وباقد التوفيق



## الباب الأول

#### قضايا متارة في ضوء الإسلام

الفصل الأول : الشريعة الإسلامية .

الفصل الشانى : الإسلام : عقيدة ومنهج حياة .

الفصل الثالث : مفهوم الإسلام للفن وقضاياه .

الفصل الرابع : المؤامرة على الخلافة والدولة العبانية .

الفصل الخامس : كتاب الإسلام وأصول الحكم .

الفصل السادس : الذاتة الإسلام ومعركة انحافظة علما.

الفصل السابع : مصر عربية إسلامية . الفصل الثامن : استعلاء موجة الجنس .

الفصل التاسع : حقيقة القمم والشوامخ .

الفصل العباشر: خلفاء طه حسن.

الفصل الحادي عشر: سقوط مذهب الوجو دية.

الفصل الثاني عشر ۽ الفصحي لغة القرآنِ.



# الفصِّ لالأول

محاولات مستميتة لتشويه الطريق إلى تطبيق الشريعة الإسلامية .

لقد سقط نظام المواسمة منذ وقت بعيد.

الشورى ليست الدعقراطية ولن تكون
 علية الاقتباس من الغرب للأساليب وليست المناهج .

منية الرقباض من العرب للرسائيب و ليست
 إن عقلية قانون نابليون بجب أن تذهب .

كان السؤال المثار والذي حظى بالاهبّام هو : موقف تلك الطائفة من المعطلة التي برزت في الفترة الأخبرة ، تحاول الوقوف في وجه الحطوات النامية التي تسهدف تطبيق الشريعة الإسلامية وهي وجوء ماركسية تحت أقنعة علمانية ترفع شعارات التقدم ، وهم من المثبطين الحاقدين الذين يقفون ف وجه المد الإسلامي ، بأسلوب لين خادع يدعى الغيرة على الشريعة الإسلامية والخوف من أن يؤدى تطبيقها إلى فشلَّ بلحق بالفكر الإسلامي ، ويزعزع روح الإيمان بالإسلام ، وهم خادعون فى هذه الدعوى ، وإنما هم يريدون بكلُّ ما يُطرحونه أن يقفوا أمام هذه الموجة العارمة ، وأن يثبطوا الهمم ويبعنوا فى النفوس اليأس . ومن ذلك الوقوف أمام تلك الصيحة التي أعلمها الدكتور مصطنى أبو زيد فهمي في كتابه ( فن الحكم في الإسلام ) والانزعاج من أن يقول أنه أحس بزلزال هزيمة سنة ١٩٦٧ فسأل نفسه ذلك السوال الذي لا بدأنه أقلقنا جميماً ، أما من علاج لكل ما حل بنا ؟ أما من طربق إلى اعادة بناء الود والمادة بناء المحتمع ، ثم يقول أنه بتفكير ، العميق انهى إلى ضرورة العودة إلى الإسلام ، وإلى كتاب الله لتطبيق تعالم الإسلام في كل حياتنا العامة والحاصة ، ومن هنا يدعو الدكتور مصطفى أبو زيد فهمى إلى إعلان الحكم الإسلامي وقيام المحتمع الإسلامي فوراً ، ويلح في أن تعود الأمة إلى رحاب الله فوراً ، وهو يرى أننا حين نقعل ذلك فإننا نكون قادرين على إنزال الهزيمة الساحقة بالدولتين العظميين في عالم اليوم ويرفض الدكتور

أبو زيد فهمى المواعمة بين أفكار ومبادئ معاصرة فى أنظمة الحكم ، وبين الإسلام ويقول إننا لا نستطيع أن نكون مسلمين جزئياً على الإطلاق .

ومع أن الدكتور مصطلى أبو زيد يقدم هذا العمل إلى قادة الأنظمة السياسية وروساتها فإن القوى المعادية للفكرة الإسلامية تندفع في عصبية شديدة لتقول أن هذا العمل خطير وأنه قد محدث آثاراً بعيدة المدى وأن هذا من شأنه أن مجد المسلمون أنفسهم متورطون في حرب ضد حكومة إسلامية أخرى ، وهي أوهام يسوقها خصوم الشريعة الإسلامية ليقاوموا أي صوت يرتفع في هذا المحال على النحو الذي قام به فتحى غانم في مجلة روز اليوسف على مدى أربع أسابيع متوالية .

وهذه طريقة أعداء الشريعة الإسلامية ، الذين يدخلون إلى البحث وكأبهم أولياء للفكرة –مع أن أمثال فنحى غانم من المعروفين بالتاريخ الطويل فى الماركسية والعلمانية – وهم الأعداء الطبيعيون لكل وجهة إسلامية خالصة كما ينبن من تلك السموم التى طرحها الكاتب ، مهما حاول اتخاذ الأسلوب العلمى الهادئ الحادع لكسب القراء إلى صفهم فهم لا يلبئون أن يقلموا السموم لهم جرعة بعد جرعة .

أولا: هم يعرضون دائماً لما يسمونه صور الحلاف والفتن في تاريخ الإسلام بين السنة والشيعة ، وبين المعترلة والفقهاء ، وهي في الحقيقة خلافات فكرية داخل إطار لا إله إلا الله وهي في ذائها أمر طبيعي ، فاختلاف الأمة رحمة ولا اعتبار عليه ما دام لا يتصل بأصل من أصول الإسلام وإنما يتصل بالتطبيق الذي يقوم به المطمون .

ثانياً : محاولة معاملة الإسلام والشريعة الإسلامية معاملة المناهج البشرية من حيث التحدث عن الإسلام بكلمة ( دن ) الذي لا تستطيع أن تمثل مفهوم الإسلام اليوم بعد أن فهمت هذه الكلمة على النحو المعروف في الغرب وهي النواحي العبادية واللاهوتية وليس الإسلام ديناً بلدا المفهوم ولكنه دن ومهج حياة ونظام مجتمع .

وإن هوالاء الكتاب الماركسيون والعلمانيون يتطلقون من منطلقات غربية أساساً ، لا تفهم الإسلام على حقيقته ولكمها تفهمه كما يفهمه ، المستشرقون ، في ضوء الفهم الغربي للدين ، وليس كذلك الإسلام،وأنه لمن أكبر الحطأ معاملة الشريعة الإسلامية معاملة المناهج البشرية والأبدلوجيات من حيث الكلام عن تطورها وعن تغيرها، ومن ناحية إخضاعها للمجتمعات نفسها وهو ما لا يتفق مع (ربانية) الشريعة الإسلامية و (بشرية) المناهج الوضعية ، والإسلام فى أصوله وغاياته لا يناقش من حيث الصلاحية أو جزئية التطبيق ، وإنما هو مبيج كامل جامع ، وأن أى مناقشة لا تكون حول الأصول والغابات وإنما تكون فى الوسائل ، وليس للمقل أى دخل فى تطبيق الشريعة أو تفسيرها وإنما يقبلها المسلم كما أنزلت ، والمقل له مجال آخر ، وميدانه العمل فى العمران والسي فى الأرض ، وليس فى استطاعة العقل البشرى القاصر إبداء الرأى فى الشريعة ، وإنما يقرر الإسلام أن المقل جهاز مبتدى بنور الوحى .

لالله : هناك عاولات دائبة التشكيك في تطبيق الشريعة الإسلامية وحديث عن التجارب التي قامت لإقامة الحكم الإسلامي ، والواقع أنه لبست هناك عقبات حقيقية في الداخل وإنما هذه العقبات مما تصطنعه القوى الخارجية التي لا تريد تطبيق الشريعة الإسلامية والتي تسلط أعوائها في الداخل لتعويق هذه الحطوة ووضع العراقيل ، ومن الطبيعي أن النفوذ المشرفي المشرفية المسلمات التجارية الناهب لأروات المشرفي بمارض وبشدة ويبذل كل ما في وسعه للميلولة دون قيام الخام الإسلامية ، يعارض وبشدة ويبذل كل ما في وسعه للميلولة دون قيام في الماكم الإسلامية عن المهم الإسلامية عن المهم الإسلامية المهم الإسلامية المهم الإسلامية عن المهم الإسلامية المهم المهم المهم الإسلامية المهم المهم

رابعاً: أن هناك جبة بن مفكرى الغرب عمن لا صلة لهم بدوائر الاستشراق والسياسة يصدرون عن يقمن واقتناع بأن الشريعة الإسلامية من أصلح الأنظمة العالمية ، وهم أصدق من حماعة من قومنا يعارضون هذه الشريعة ويتمحلون بالأسباب التافية والعبارات البراقة لتعويق تطبيقها.

إن دراساتهم مستمرة منذ أكثر من مائة عام ، والباحثون منهم اليوم أكثر اقتناعاً وإيماناً بقدرة الإسلام على العطاء وعلى بناء انحتمعات الصالحة بل إن بعضهم يدعو إلى تطبيق الإسلام فى الغرب ويؤمنون بأنه قادر على إصلاح انحتمات الغربية المهارة ، وأن هناك علماء يدرسون الآثار السياسية والاجماعية التى لابد أن تؤثر في سياسة العالم نتيجة تزايد المسلمين ، ومن هوالاء صاحب كتاب ( الإسلام قوة الغد العالمية ) .

أولا: سقوط نظام المواءمة :

وعاول أعداء الفكر الإسلامى خلق ( معوقات ) تحت أسماء لامعة وسها فكرة الموامعة، هذه التى بروج لها زكى نجيب محمود وبعض رجال القانون الذين محاولون الجمع بنن الشسورى والديمقراطية أو العملل الإحماعى والاشتراكية.

ولكنّ فكرة المواءمة اليست فكرة سليمة ولا صحيحة ولا متفقة مع مفهوم ذاتية الإسلام الحاصة الحالصة ، الى لا تقبل الامتراج أو التجزئة .

إن فكرة ( المواءمة ) قد سقطت منا. اليوم الأول فى الفكر الإسلامى والترويج لهـا لا بمثل الواقع التارخي الصحيح ، والمعروف يقيناً أن هذه المحاولة صدرت منذ اليوم الأول ، وأن مفكرى الإسلام رفضوها ، وأن دعاة المواممة قد عزلوا وأطلق عليهم اسم المشائن المسلمين باعتبارهم حلقة من المشائن اليونان .

وكل ما يتصل بالمعرّلة والموامعة بين فلسفة أرسطو والإسلام الذي قام به ( ان سينا والفاراني ) كان عملا مرفوضاً ، ومن قبل كان عملاً مضللا ولم يستطع أن يحقق شيئاً ولم يقبله مفكر و الإسلام الأصلاء .

والإسلام فى مفهومه الأصيل وقى عصره الزاهر وعلى طول المدى لم يقبل أن يشاركه شىء من أوراق الوثنية أو الديانات السابقة عليه وقد رفض النبى صلى الله عليه وسلم ذلك صراحة عندما جاء عمر بن الخطاب رضى الله عنه بورقة من كتاب قدم .

#### ثانياً: الشورى ليست الدعقراطية:

ومن هذه المحاولات ما يقوله الدكتور الأنصارى فى كتابه ( الشورى وأثرها فى الدعقراطية ) الذى نقول له : إن الشورى ليست الدعقر اطية أبياً ولن تكون وأن ما يقوله الدكتور الأنصارى يدل على تفرية ، وولائه للفكر الغربى وعلى أنه لم يتمعق فهم الإسلام فهماً دقيقاً ، فإن كان برى أن الدعقراطية هى ضيانة الأمن والاستقرار فى المجتمع فإننا نقول له : إنه لو درس الإسلام دراسة متعمقة لوجد فى الإسلام غير مها ولعله قرأ ما كتبه الباحثونالغربيون عن فساد الأنظمة الديمقراطية وعجزها عن التثنيل الصحيح للشعوب ، وإمها خلحة يجتمى وراءها كثير من طلاب الحكم الفردى ، وإمها تشريع بشرى ، يختلف اختلافاً واسعاً عن الشريعة التي هي ربانية الأصل والتي لا يجرى الحوار حول نصوصها بل عن تطبيقها .

#### الشا : ليس في الإسلام حكومة ثيوقر اطية :

ومن هنا فإن علينا أن تقول اللذي يتحدثون عن الحكومة الدينية : إن الإسلام لا يعرف الحكومة الدينية (التيوقراطية) التي تحمل طابع القداسة أو التي لهما رجال دين وإيما يعرف الإسلام الحكومة الإنسانية ، وأن مفهوم الشيخ على عبد الرازق مفهوم غير أصيل وأنه وافلا ، وقد كتبه مستشرق جودي هو مرجليوث وأورثه هذا العالم الأزهري الضال ، الذي أذاعه والذي ما زال تكتة لمكل المضللين ، وخصوم الشريعة الإسلامية وفي مقدمتهم عبد الحميد متولى الذي ينكر أن الخلافة أساس من أسس الإسلام.

#### رابعاً : عملية الاقتباس للأساليب فقط :

إن عملية النقل ، أو الاقتباس ، أو الانتقاح أو غيرها فإنها لا تكون أبداً فى الإسلام بالنسبة لمناهج أو أهداف ، ولكما تكون بالنسبة للوسائل والأساليب وحدها ، فإن عطاء الإسلام فى مجال أسلوب الهيش لا محتاج مع المسلم إلى اقتباس أو نقل ولا ربب أن كل أسلوب للعيش فى الأيدلوجيات الغربية أو القديمة هو أقل بكثير وأضيق بكثير مما أعطى الإسلام ، وينقصه الإبدان بالقو أخلاقية الحياة والالزام الفردى بالبعث والجزاء .

وأسلوب العيش( غير الإسلامي)يقوم على انشطارية واضحة، فهومادية خالصة وفى الشرق روحية خالصة ( الرفانا والبوذية والكنفوشيوسية ) وكلاهما يعجز عن التكامل الجامع الذي يقوم عليه الإسلام والذي يضع أمام كل حالة وكل موقف : ( نظرة جامعة : مادية وروحية مما ) وبجعل أسلوب التقدم أسلوباً جامعاً بين المادة والروح وبجعل نظرته إلى الآداب والفنون نظرة جامعة تتقدم فيها الأخلاقيات على الجاليات . وقد ثبت فساد نظرية الموامعة بين التراث والفكر الواقد ، ونظرية الموامعة بين الشورى والفكر والديمقراطية بين العدل الإحماعي والاشتراكية ( مع الفكر الغرقي والفكر . المماركسي ) بل أن الأمر قد تطور إلى أبعد مما كان يقوله دعاة التجديد من الربط بين الشرق والغرب ، والمماضي والحاضر ، فقد أعلنت حركة اليقظة الإسلامية أن الأساس هو الإسلام ممفهومه الجامع ( نظام مجتمع ومهج حياة ) وأن القدم والجديد لا ينظر إليه إلا في ضوء المفهوم الأصيل الجامع فإن كثيراً من الراث لا ممثل حقيقة الإسلام فضلا عن الوافد الذي لا ممثل قسنا ولا تحداث مجتمعنا.

#### خامساً : لا كراهية للثقافة الأجنبية أساساً :

وليس معي هذا كراهية التماقة الأجنية كما يدعى البعض ، وإنما هو سوء النقل فإن كل ما ترجم لنا كان من غثاثة هذا الفكر ، من أخشم الفاسد ، الاباحي ، المضلل ، المتصل بإوحال الأمم ، وأساطهرها في طفولة البشرية ، وكانت هذه الثقافة فيا تقلمه لنا متمصبة على سحاحة الإسلام ، مستعلية على يسر الإسلام ، تحمل طابع الغرور والمنصرية والدم الأبيض ، وتنظر في احتقار إلى الشموب الملونة ، فالمكراهية إن جاءت الأبيض ، وتنظر في احتقار إلى الشموب الملونة ، فالمكراهية إن جاءت الإلا في أقل القليل هما ترجم من العلوم ) غير الإلحاد والإباحية وفتح النوافة لهدم الشماقة كليدم اللهم كالمدورية الربا التي تريد أن تاتهم كل تمرات الأبحد الأباحيات .

#### سادساً : عقلية قانون نابليون :

ويبق بعد ذلك أثر قانون نابليون في عقليات الأجيال بما تحمل من اسهانة بكرامة المختمع والأعراض ، وبما نجد من تصريحات رجال في القانون لم أسماء لامعة حين يقولون: إنه في القانون الوضعي من خلاف عن الشريعة إلا في أمور هيئة ،ومن يقولون: إنه في استطاعة القانون الوضعي مع تعديل يسبر أن يصبح شريعة إسلامية ، أليس قانون نابليون مأخوذاً من مذهب مالك ؟ إن الأمر ليس بهذه السهولة ، إن القانون الوضعي معجون بسموم المختمع الغربي وإياحياته وتفريطه في العرض والأخلاق والقيم التي محرص عليها التشريع الإسلامي ، وفضلا عن ذلك فإنه يقوم على عقوبة على فعل يم ، بيها تجيء ( حلود الإسلام ) لتحول دون وقوع الجرم نفسه . إن التجربة الطويلة للعالم الإسلامي إذاء القانون الوضعي وإذاء مفاهم الديمقراطية والليرالية قد كشفت عن حقيقة أساسية : هما زفض الروح العابانية ، وعدم قابلية النفسية الإسلامية لها واعتقاد جازم بأن كل الوافد من القوانين الوضعية لم يحقق للمجتمع الإسلامي مطاعه ، بل على العكس من ذلك فقد ذلك المحتمم الإسلامي للإباحية والربا وأفسد الأجيال التي أخرجها أسلوب الربية العالمي . لقد فشلت الديمقراطية الغربية وفشلت الاشراكية الغربية أرفى الغرب نفسه ) فكان علينا أن نعلن إفلاس هذه الثقافات التي عجزت عن أن تتواهم مع فكر نا الإسلامي الجامع في أصالته وفي وجهته وفي ربانيته حتى بأتى بعد هذه السنوات الطويلة من لا زال محاور في ( المواسمة ) بن الديمقراطية والشورى الإسلامية . إن عقلية قانون نابليون لا زال تتحكم في الشكر والصحافة والثقافة وعليا أن تلمه بفقد انتفى أمرها .

إن الجسد الإسلامي رفض ألجسم الغرب ، لأنه ليس من طبيعته ولأن هذا الجسم الغرب يقوم على المادية الحالصة ، والتنسير المادي للتاريخ ، وغلو من الأخلاقية والالترام بالجزاء الأخروي ، وهذه هي الأسس التي قامت عليها الحضارة المبارة وهل يمكن أن يدور الإسلام ( في دائرة القول بإعادة صياغة الفكر الإسلامي والمواحمة بينه وبين الفكر المعاصر ) فساد الحضارة أو فساد الربا أو فساد القانون الوضعي أو فساد التعلم العالى الإلحادي ، هل يمكن الربا أو فساد القانون الوضعي أو فساد التعلم العالى الإلحادي ، هل يمكن أن يأخذ المسلمون قيادة مجتمعهم والتي تعمل على تأخير بهضيهم وعلى استبقامهم دائماً في دائرة المحسار والمصادرة .

أما الحديث عن تجربة باكستان فهو حديث مضال ، لأنه يعتمد على وجهة نظر أعداء الإسلام والتابعين للغرب ، وما تجربة باكستان إلا مثل المنجر بة الإسلامية في كل مكان من حيث تمكن عملاء الغرب من مصاد رتبا ، إن أمامنا وثائق واضحة جلية بما كتبه الأستاذ المودودي تكشف زيف ما يذهبون إليه في الادعاء بأن التجربة الإسلامية قد فشلت الخلاف بين المسلمين والحقيقة أن النفوذ الغربي كان منذ اليوم الأول حريصاً على أن المسلمين والحقيقة أن النفوذ الغربي كان منذ اليوم الأول حريصاً على أن لا يقرم المجتمع الإسلامي، وما كان محمد على جناح ولياقت على خان إلا من العاملين في حقل الغرب وممن كانوا لا يؤمنون بالمقهوم الإسلامي أساساً.

#### ثامناً: الاستشهاد بالشيخ عبده:

أما الاستشهاد بالشيخ محمد عبده فهذا هو اليوم يدىن البساريين ا والعلمانيين وخصوم الفكرة الإسلامية من أجل تعويق النهضة ، لأن الشيخ محمد عبده في الحقيقة لا يستطيع أن بمثل إلا عصره ، وإلا تلك المرحلة الى عاشها وهي مرحلة دقيقة ـــ لم يكن من اليسير للشيخ أن يقول فيها رأى الإسلام صراحة ، فكان محاول إزاء الأوضاع والتحديات التي يشرها النفوذ الاستعارى ويثيرها موضعه هو من الحديو ومن كرومر أن تكون كلماته ممــا يصلح لوقته ، وكفاه أنه رد عادية خصوم الإسلام في أنهام الإسلام بالحمود ولكن لماذا يظل الشيخ محمد عبده بعد ماثة عام موضع الاستشهاد وقد خطت حركة اليقظة الإسلامية خطوات واسعة فى الوصول إلى الأصالة وإلى مفهوم الإسلام المستمد من المنابع ، كذلك فإن الاستشهادات التي تنقل عن محمد عبده ، هي أمور متحولة قال بعضها ورجع عن بعضها وفسرت فتًا بعد ذلك على نحو من الانحاء ، وأن كثيراً من النقد قد وجه إلى فكر الشيخ محمد عبده حتى من تلميذه الأثبر الشيخ رشيد رضا بل أن مدرسة المناطقة والكلاميين التي عرفت عن حمال الدين ومحمد عبده قمد تغبر الموقف منها بعد أن ظهرت مدرسة القرانيين الذين يستمدون من القرآن والسنة المطهرة . والحقيقة إن هذه المحاولات في ( إثارة الشهات ) حول تطبيق الشريعة الإسلامية بأسلوب ماكر خبيث ، وعن طريق إثارة قضايا المواعمة والاقتباس وتذليل الإسلام لتبرير واقع المحتمعات الغربية الفاسدة ، كل هذا لن محقق شيئاً ، وهي محاولات مكشوفة ، والقائمون علمها لهم أسماء معروفة في مجال الشيوعية أو العلمانية أو كراهية الإسلام منذ وقت بعيد و الله يقول الحق وهو يهدى السبيل.

## القصّ ل الشّ في الإسلام : عقيدة ومنهج حياة (محمد خلف الله ـ فواد زكر با ـ حسن حني)

عرضت مجلة روز اليوسف لآراء الأساتذة : محمد خلف الله ــ فوااد زكريا ــ حسن حنى فى الفكر الإسلامى . . وقد كانت آراوهم موضع مناقشة على نطاق موسع . . وفى محاولة لتقييم هذه الآراء نقول :

إن الذين تحدثوا عن الفكر الإسلامي في جيلة روز اليوسف لم يكونوا على مستوى المستولية والأمانة . وكان أخطر مقاتلهم أنهم مع الأسف بم يفهمون الإسلام فهما لاهوتياً غربياً . على أساس أنه عبادات وترانم . . وهم في هذا متأثرون أشد التأثر بالثقافة الأساسية التي نشأ خلالها فكر هم وتكويهم الثقافي . وهي مفاهم غربية قائمة على نظر قالطالمين إلى الدن (الغرف) ولا يغيب عن ذهبهم ذلك الصراع الذي قام في الغرب بين الكنيسة ورجال العلم . وهم يتحدثون عن الإسلام على أنه دين روحي . . عبادى . . وينسون أنهم لم يلموا بفهم الإسلام على النجو الذي ألم به المستشرقون والمبشرون الذي عاد بونه . . أو أتهم يعلمون أن الإسلام ليس ديناً عفهوم اللاهوت . . وأناد عبد حياة . ولكهم ينالطون في هذا وتحقون هذه الحقيقة وعاولون أن عاكموا الإسلام بنفس منطق الطانيين في الغرب مع المنسجة الغربية ، وإثارة حميم القضايا التي وقع الحلاف فيا بين رجال الدن واحال اللشفة هنالال.

والواقع أن الإسلام بمفهومه الجامع للعقيدة والشريعة والأعلاق . ؛ لا يدع مجالاً – من قريب أو بعيد – لإثارة هذه الشهات أو التحديات . : بل إن منطق مناقشة السادة بحمل في أعماقه روح كراهية عيقة للإسلام ، وعنف ولند في الحصومة مع الذين محملون أسماءه . . وكان أولى بهم أن يومنوا بمبح البحث العلمي الزيه المتجرد عن الأهواء والأحقاد . محن ثهرف أن هؤلاء حين يتحلئون عن الإسلام يضمرون في أعماقهم أحد مفهومات :

أولاهما : التفسير المادي للتاريخ أو التفسير الغربي للدين . . ومنهم من مدف إلى الدخول إلى ساحة الفكر الإسلامي بعبارات مرنة . . ليتمكن من . خلال خداع القارئ مها إلى الوصول إلى غايته . . بإنكار عالمية الشريعة الإسلامية ، وقدرتها على البقاء والاستمرار على مدى الأزمنة والعصور ، ومن خلال مختلف المحتمعات ، وأنها بذلك تختلف اختلافاً واضحاً عن الفكر البشرى المتمثل في أيديولوجيات العصر : قومية ، ودبمقر اطية . . وماركسية ، واشراكية ، وليبرالية . . وأن الإسلام الذي هو رسالة السهاء للإنسانية عَتَافَ اختِلَافاً عَيِقاً عن هذه الدعوات الني ظهرت نتيجة لتحديات مجتمعاتها.. ولم تستطع الاستمرار إلا بعد تعديل وتحوير ، وإضافة وحذف . . وهو ما يطلق عليه التطور والتطور . . أما الإسلام فإنه نختلف تماماً من حيث أحكام ممهجه وسعة أطره ، وقدرته الفائقة على أستيعاب محتلف المتعرات . . ثم له بعد ذلك استعلاءه عن الحضوع لفساد المحتمعات ، أو تبرير أوضاعها المضطربة". . ذلك أن على الأمم والشعوب أن تلائم نفسها مع شريعة الله . . وليس العكس..ولا ريب أن دعاة المـاركسية ودعاة العلمانية حميعاً يكر هو ن الإسلام . . لأن الإسلام سوف بجتاحهم وبحطم وجودهم . . ولذلك فهم لا يستطيعون أن يكونوا منصفين معه، أو قادر بن على العودة إلى الحق . . وهو متبين لهم الآن تمــاماً .

ولعل هولاء القوم بميهلون أبعاد هذا المختمع الإسلامى وأصالته ، و عمق ما بناه الإسلام في أهاء منذ خمسة عشر عاماً ، ويتلنون أن تلك المحاولات التي قام با النفوذ الأجنبي خلال المسائة عام الأحمرة قادرة على هذم مقوماته . ؟ ولماك فهم بدهشون . . لأنه عاد إلى أصالته ، وإلى روح الإسلام الصحيحة ، وعماولون أن يشككوا في هذه الحقيقة أو تدميرها . . وتتمثل أخطاء هولاء الكتاب فها يلي :

أولا : فساد الادعاء بأن الإسلام مهج قديم . . لا يصلح لمحتمعات العصر . . وما مجتمعات العصر إلا مجتمعات الاستهلاك والفساد الى تجرفها غططات بروتوكلات صهيون . . لتقضي على كل قواها ، وتستنزف كل قدرانها لتكون لقمة سائقة نخطط الاستيلاء على العالم .

ومن الذي يستطيع أن يقول : إن الحضارة الغربية الآن تسبر في الطريق الصحيح . . وقد دمرت الوفرة . . الأسرة والمحتمعات . . وفي أعلى البلاد مستوى للميش تجد ظاهرة الانتحار والمحدرات ، والقتل . . والانتصاب .

النباً: كلب الادعاء بأن الفكر الإسلام اليوم متخلف عنه في أواخو القرن التاسع عشر ( حمال الدن وعمد عبده ) والذين يقولون با عاولون أن ينكروا تلك الهاولات الفتريبية التي حاصرت الفكر الإسلامي في عال الاعترال والمكلام والمنطق . . حين خداع الغرب المسلمين فاحطاه ( أرسطو ) وحجب عبه ( المنبج العلمي التجريبي ) و لا ربب أن الدراسات الإسلامية الوم قد كشف الفعالاء عن عظمة الشريعة الإسلامية ، وجلب كنوزها ، وكان أخطع ما وصلت إليه هو ورفعت الأربة عن ذلك الراث المطالاء . وكان أخطع ما وصلت إليه هو انها بالمنابع الأسامية بالقرآن والمنة الصحيحة . . أما تملك المكتابات التي عرفت عن حال الدن الأنفاقي وعمد عبده . . فإنها لم ترد عن الإسلام في وجه الموجة الممادية الصارعة أنها كانت تنكر المعجزات والوحي ، وتعاول أن تفرع الإسلام من جوهره بالمعودة إلى البطولة أو المبترية . . بدلا من البودة أو غير ذلك من عاولات كاناب تلك الفترة .

والذين يقولون أن تلك الفترة تعتبر تقدماً هم يلهقون وراء أهواتهم . . فقد أزعجهم أن يتعرف المسلمون على مفهوم ديهم الصحيح . . وأن يمكنفوا زيف المستشرقين والمبشرين . . . وأن مجلوا عناصر ديهم ويقلموه خضاً طرياً إلى العالمين .

الله : خطأ القول بأن الدين مجموعة من الشمائر تحفز الإنسان إلى إصلاح أوضاعه . . فإن هذا هو المقهوم الكنسى الزائف للإصلام ، فالإسلام نظام اجتماعى كامل، والشريعة الإسلامية كما نعرف هي مصدر القوانين ولذلك فهي لا تفف عند حدود المسجد أو العبادة وإنجا تتخطى ذلك لتكون مهجا كاملا . اقتصادياً واجتماعياً وسياسياً وتروياً .

وابعاً : ليس صحيحاً أن دعاة الفكرة الإسلامية كما يدعى البعض أنه. فهم ضيق الأفق أو النظرة الأحادية ، أو العجز عن الحوار . . فهم يفهون الإسلام فهما صحيحاً بكل سماحته ويسره وانقتاحه على كل المذاهب واللحوات . . . ولكن هذا الحوار الذي يطلبه البعض هو دعوى كاذبة . . فكيف يمكن أن يجرى المقارنة أو الحوار بين مهج السهاء الحق وبين مهج بشرى — كالاشتراكية مثلاً !!

خاصاً: ليس في الإسلام ما يسمى ( رجل الدن ) . . وليس هناك ما يسمى ( حكومة دينية ) ولكن هناك منهج إسلامى . . له صفة الثبات في إطاره مع تقبل حركة التغيير في داخله . . و لا يفهم هذا الماديون : . لا يبم يومنون بالفكر الانشطارى المستقل . . إما أن يكون روحانياً خالصاً ، أو مادياً خالصاً . . ومن هنا فهم يعجزون عن فهم الإسلام كمنهج جامع بين الروح والمادة ، والمقل والقلب ، والدنيا والآخرة . . وأن المنهج الرابين هي التاريخ .

سادساً: نعم يقر الإسلام التحرر إلى أقصى الحدود.. وقد كان تاريخ الإسلام قائماً على ذلك .. أما إذا وصل الفكر إلى حد انتقاض مفهوم التوحيد ، أو التبشير بالإلحاد ، أو إذاعة المذاهب الهدامة تحت اسم حربة الرأى فى الإسلام .. فإن ذلك مرفوض .

فعلى من بريد أن يأخذ بأى مهج من مناهج الحياة . . قليفعل . . ولكن ليس من حقه أن يدعو الناس إلى باطله أو أن بروج له .

صابعاً : إن المفكرين الذين لهم خلفيات معروفة فى الإلحاد ، أو التبعية لمذهب من المذاهب ، أو نحلة من النحل ، بجب أن يعرف جهم حمى يتحصن الناس من شرهم . . وهذا ما يسمى فى الفكر الإسلامى : (مذهب الجرح والتعديل) ، وكثير من الكتاب الذين تلمع أسماؤهم محلوع بهم الشباب المثقف، ويظنون أن الكتب المطبوعة طباعة أنيقة ، أو الشهرة المدوية مقياساً للأصالة .

ثامناً : أن تجارة التغربيين والماركسين بكتابات رفاعة الطهطاوى ، والكواكبي ، ومحمد عبده ، وجمال الدين الأفغاني . . همي تجارة زائفة . : فإن هوالاء جميعاً كانوا يصدرون عن تحديات جزئية في عصرهم ، ولم يكونوا على علم موامرات الاستشراق في استغلال كتاباتهم لحلدة أهداف تغريبية . . ولقد كانت مدرسة الكلام والاعترال والقلسفة التي عرفها جمال الدين الافغاني ومحمد عبده ، وإقبال ، والعقاد . . مدرسة مرحلية خدمت في ظروفها . ولكن جاءت بعد ذلك المدرسة القرآنية الأصيلة . . كما حدث تماماً في القرن الثالث الهجرى . . فالاتكاء على آراء جمال الدين وعمد عبده ، وتكريره لا يقنع أحداً الآن ، ولا يفيد شيئاً بعد أن وضمحت أمام الشباب المم الكتابات القرآنية التي قدمها حسن البنا ومحمد المبارك وعلال الفامي والمودودي والندوي وغيرهم ، وقد تكشفت أخطاء كثيرة لجمال الدين وعمد عبده توحى بأنهما ليساعلى شيء من القداسة ، وأنهما بشر يخطيء ويعمد عبده توحى بأنهما لؤمن .

تاسماً: نظرية (العقلانية) الى يروج لها بعض المدعن انتسامهم الىالإسلام . نظرية باطلة على النحو الذي يعرضونها به . فالإسلام ليس عقلانية اعترالية ، ولا فلسفة كلامية ، ولا صوفية حلسية . وكل من يستقل بوجهة من هذه الوجهات لا يمثل الإسلام في مفهومه الأصيل الجلم .

والإسلام بجمل العقل مناط التكليف . . وهو مع ذلك مصباح يضيئه الوحى فلا يستطيع أن بهندى بنفسه . . والعقل على إطلاقه يعيش في محيطه . . فإن كان محيطه وثنياً كان عقلا وثنياً ، وإن كان محيطه مادياً كان عقلا مادياً ، وإن كان محيطه روحياً كان كذلك . . فهو لا يصلح إلا إذا نشأ ونشكل في إطار المفهوم الإسلامي الصحيح . . عندئذ يصبح عقلا إسلامياً .

وفكرة العقلانية فكرة ضالة مضلة على النحر الذى يعرضها به زكى نجيب محمود ومدرسة الشعوبيين التي تحوف الكلم عن مواضعه .

عاشراً: كلمة ( الإصلاح الديني ) عبارة غربية ضالة لا نطابق مفهور الإسلام . . فالإصلاح الديني في الغرب فام علي أساس تحرير الفكر الكنسي من قبود الكاثوليكية . . فكانت البروتستانية ، وكلفن ، ولوثر ، وغيرهم . . أما في الإسلام فلا توجد كلمة إصلاح ، كما لا توجد كلمة تطور التي كلف بها توفيق الحكم . . فإن يقظة الإسلام تتحقق بالعودة إلى العاس المناهج الأصبلة ( الفرآن والسنة ) ومفاهم الإسلام قبل ظهور الحلاف . . أما هذه العبارات غمر المسئولة . . فإمها تدل على أن أصحامها بعيشون في جو غربي . . وأن تقافهم الغربية غير الإسلامية تسيطر علمهم . . فهم ينظرون إلى الإسلام م. خلافها .

وق الحتام .. فإن هؤلاء الذين يدعون التباكي على الإسلام وهم يشككون فى الشريعة الإسلامية ، ويقولون أنها مرحلية أو غلمها القدم ، أو يدعون إلى حجب حدودها .. مرفوضون تماماً ، ولا يستمع لهم أحد ، ولا يثن مم ،

## الفصـُـل الثالث مفهـوم الإسلام للفـــن وقضايــــاة

أشار ( الأستاذ كال الدين وضوان ) إلى ظاهرة خطرة في دراسة أجراها أخيراً للقصبة المصرية المعاصرة التي يكتبها : الفريد فرج ، ويوصف الشاروفي ، وسيخائيل رومان ، وادوار الحراط ، وجيد طوبيا . . وهي قلم قصصهم على نقطة واحدة : (هي ) الحياتة الزوجية ( عمي ان البيت المصرى والعربي والمسلم مصاب سنده التفاهرة الحيطرة . . وقد تابع هوالام الكتاب في ذلك أساتذتهم من كتاب القصص الكبار : توفيق الحكم ، ويجيب محفوظ وإحسان عبد القدوس . والحقيقة أن هذه ويوسف إدريس ، ونجيب محفوظ وإحسان عبد القدوس . والحقيقة أن هذه لبست ظاهرة حقيقية في المحتمع المصرى العرف المسلم . ولكنها منقولة من القصة الأجنية التي تعتبر هذا الأمر من الظواهر العادية في المحتمع الغرفي. ولكنه ليس كذلك في الحقيقة بالنسبة لمحتمعنا الإسلامي الذي ما زالت فيه أخلاقياته وعفظته وعافظته على المرض والكرامة والشرف.

وقد حفلت هذه القصص بالتفسير المادئ أيضاً الذى لا ينطبق كثيراً على أمور مجتمعاتنا . فطفت في قصمص يوسف إدريس . ونجيب محفوظ ظاهرة وقوع المرأة في الحطيئة نتيجة عسر الحال والفقر .. وما كان مجتمعا في يوم من الأمام يقبل هذه الظاهرة . . ولكنها محاولات ماكرة وخييئة تريد أن تصم هذا المختمع بأمور كثيرة ليست فيه . . ويرجع هذا أساساً لحضوع أغلب كتاب القصة لمخططات التغريب والتبشير ، والاستشراق والغزو الثقافي . . ولا ربب أن عاولة وصم المحتمع المصرى العربي المسلم بالقساد والاتحلال . . . إنا تصدر أساساً من غايات خاصة تحرص على تحويل الحالات القردية النادرة إلى ظواهر اجهاعية لغرض شخصى ، أو لهدف اجهاعي يراد به أن يقال : . . . .

والانحلال والنساد . : وأنها بذلك أصبحت عاجزة عن تحقيق رسالة الأمومة والآنوثة ، وبناء المعتمع الصحيح . . ولا ربب أن كل الظواهر الى نشاهدها الآن في مجتمعنا من تعالى الوعي محقائق الإسلام في عميط المرأة المسلمة على وجه المصوص تلحض هذه الشهة ، وترد هذه الفردية ، وتكشف عن زيف هذه المحاولة .

ويبق بعد ذلك أن نواجه فن كتابة القصة نفسها ، لتنعرف إلى تلك الهافير التي تنتج عبا الأحطار التي تواجه القارئ المسلم من حيث أمانة الأداء الذي وأخلاقياته ، وأمانة الكتاب المسلم فى مجتمعه . . وأول ما يقال فى هذا الشي وأخلاقياته ، وأمانة الكتاب المسلم فى مجتمعه . . وأول ما يقال فى هذا تعمد الأسرة المسلمة ، وهر بمة المحتمع الإسلامى ، يعد أن تكشفت المخططات الطعودية التي ترى إلى هذه الفاية ، والتي فرضت ذلك ( اللون ) الوافد الذي لا يلتق مع الفطرة العربية و المسلمة ، وأن القصة قد سقطت سقوطاً لا ربب فيه من حيث أنها أداة حقيقية لبث المشاعر والعاطقة ، ومن حيث أنها تقوم على الإثارة و المبالغة ، أو على افتعال الأحداث والجريمة ، والاغتصاب والغواية والإغراء . وفي هذا يقول هاملتون جب :

( إنه لا ينتظر أن يكون للقصة مستقبل فى الطور الأدنى الحديث ما دامت الحياة الإسلامية محافظة على تقاليدها الموروثة )

ويقول محمد عبدالله عنان :

(نستطيع أن نقطع بأن الهندم الإسلامى لا ممكن منى بنى تطوره وتقدمه عصورين فى المبادئ الإسلامية الحالمة أو التقاليد النى كانت أثراً فحده المبادئ ان يظهر كتاب القصة العربية يوماً ممادة واسعة ، أو غزيرة كالى يقدمها المتمع الغرفيه إلى كتاب الغرب ، أو أن يغدو الأثر الذى يفسحه ذات يوم وحياً للجمال والفن . .

و حبر ما عبر عنه كاتب عن علاقة القصة بالمحتمع هو ما قاله (واسرمان) حين قال :

(ما دام المنصر الشهواني خفياً فلا وسيلة لتأليف القصة).

فالقصة التي يبحث عنها التغريب ليس هي قصة الواقع . . أو القصة

الأصباة التى لا افتعال فيها . . ولكنها القصة الصارخة ذات الأحداث والحفايا والمؤام والمؤامرات التى تقع بين رجل وامرأة تحت اسم الحب أو الشهوة أو الغيرة ، وتدور فيها لمحاورات حول تدرير الاغتصاب أو خداع النفس الساذجة حتى تقع في الفخ ، وحيث يقع التنافس بين رجلين على امرأة ، أو بين زوج وعاشق ، أو إغراء امرأة لرجل ميزوج ، أو تجمع عدد من المحبين حول المؤقاة وصراعهم معها .

والقصة على هذا النحو على مفتعل ، ليست هى الحقيقة ولا الواقع ، ولا هى سها أشه . . وإنما هى ( أداة من أدوات النزو النفسى و الاجياعى للمجتمعات والشباب والفتيات الغربرات) . . وهى حين تقوم على ذلك البناء ( القبى ) إنما تلتمس قواعد التحليل النفسى التى أذاعها ( فرويد ) وفرضها على عالم الأدب بعامة ، وعلى القصة نخاصة . . وفرويد يرى أن سلوك الإنسان كله في غنلف حاته وأوضاعها ( جنس ) حتى في مجال الدين نفسه .

وإذا كان المحتمع الإسلامي محول دون ظهور هذه القصة فيجب إغراق المحتمع بالقصص الأجنى المكشوف والإباحي بالنرجمة حتى يقرأه الشباب في فراغه ، والفتيات في خدورهن .

هذه القصة هي المنطلق للرواية والمسرحية والمسلملة التي استشرت اليوم في مجال الإذاعة المسموعة، والإذاعة المرئية، ودور السيبا والمسرح العديدة..

فهى أداة خطيرة ترمى إلى تقويض دعام الحياة الاجتاعية بما تطرحه من محاورات نازلة ، وموامرات موهومة ، ومن تبسيط لأمور العرض والكرامة والحلق ، وإشاعة لها على أنها مشروعة ، مع حرية بالقيم والحدود والضوابط التى أقامها الإسلام من أجل حاية الأسر والمختمات .

وقد كشفت الدراسات عن أن فن القصة على هذا النحو الذي فرضه التغريب على الأدب العربي وعلى المختمات هو فن دخيل لا يتغنى مع الذوق ولا الخزاج ولا القيم العربية الإسلامية ، وأن النفس العربية والإسلامية قد عمرت عن نفسها بأساليب أخرى ليست القصة واحدة منها ، وأن القصة على هذا النحو أدب وافد ، وقد أحصى المؤرخون أنه قد ترجم من الآداب الأجنبية خلال نصف قرن أكثر ، عشرة آلاف قصة أجنية أضيفت إلى الأدب

العربي . . وأن هذه الرجمات كلها كانت فاسدة في اللغة ، اباحية والموضوع مكشوفة في الحوار وقد ساهم في ترجمة هذا الأدب الجنسي (أدب الفراش) أعلام كثيرون في مقدمهم (طه حسين ) الذي وصفه إبر اهم عبد القادر المارق بأنه كان همه ملح الحيانة . . والاعتذار للخونة ، وتصوير الحلاحة والحون في صورة جذابة . . وقد وجه الاستشراق الأدباء العرب إلى ترجمة هذه القصص على طريقة تحصيرها وتعريبا فلم يكن هم كتاب القصة إلا تغيير أسماء الأبطال والأماكن ، وبقيت مضامين القصة كما هي . . وإذا أمسكنا بأسماء كبار كتاب القصة اللامعن الآن وجدنا أن كل واحد مهم قد اختص برجمة أديب غربي أمثال : كفكا ، وموباسان ، وتشيكوف ، وألدوس هكس ، ولورنس ، وتوماس مان .

وقد أعلن الأدب العربي عن موقفه صرعاً وواضحاً إذاء تيار القصة ( الغربية المصدر ) وكشف عن رأيه وأعلن أن الفن القصصى ايس عربياً ولا إسلامياً ، وأنه فن وثنى وأنه بجرى مع تطور الوثنية مرحاة بعد مرحاة ، و هو يتطور بتطور أشكالها ونظمها ، وتجدد أربابها ومعابدها ، وأن القصة في العالم الوثنى هي الملهاة التي يقدمها أهل اليسار إلى المحرومين والفقراء .

ومن هنا فإن الحلاف بين الأدب العربي وبين القصة الغربية وليدة الوثنية اليونانية بعيد المدى . . وكذلك بالنسبة للأسطورة الشرقية ومها ( ألف ليلة ) وهذا الحلاف بين الأعب العربي والآداب الوثنية ( شرقية وغربية ) هو خلاف في الجوهر والتصميم ، كما هو في الشكل والحصائص ، وفي الدوافع والغايات . . . من حيث أن دوافعه مختلفة تمام الاختلاف عن تلك الدوافع التي يتولد مها الأدب الأوربي . . وأبرز هذه المعالم هي الإيمان والتوحيد ، وسائمة المحالم هي الإيمان والتوحيد ، طابعاً ملؤه الإشراق والتفاول و الإتبال على الحياة وللرضى بقضاء الله عز وجل

إن المسلمين يتطلعون في مطالع القرن الحامس عشر إلى الأصالة وترشيد الفكر الإسلامي لاتماس مقوماته الحقة . . ولذلك فهم يتطلعون إلى ظهور كاتب عملاق للقصة الإسلامية يوجه الحياة الفكرية الإسلامية وجهة جمعيدة ه بعد أن ظهر في خلال القرن الرابع عشر بوادر وإرهاصات كثيرة ممثل

في كتابات على أحمد باكثير ، والدكتور نجيب الكيلاني ( الذي أعطى كثيراً ﴾ وعماد الدين خليل وآخرين من الذين أرسوا مفاهيم الأصالة للقصة الإسلامية وفق مفهومها القرآني الصادق ، والمتمثل في التحرر من التبعية لمفاهم الإثارة والفحش والانحلال اآى عرفتها مدرسة القصة العربية في العصر الحديث بأعملتها ( توفيق الحكيم ونجيب محفوظ وإحسان عبد القدوس ) . . والتي أفسدت مفاهم الأصالة ، وفتحت الطريق لهوالاء المضللين الذين حاولوا إشاعة الفاحشة في المحتمع الإسلامي ، ورميه بأكبر أنَّهام . . حَمَّ وصفوه بأنه خاضع و ذليل ومستعبد للخيانة الزوجية . . هذه المدرسة التي خضعت نحاذير الغزو الفكرى ، والتغريب . . فعملت على إفساد العقول ، وتسميم القاوب ، وحرفت عقليات وأفكار أجيال متوالية من الشباب المسلم ، والفتاة المسلمة الذين لم تكن لم حضانة كافية من عقيدتهم لكشف هذا الزيف ، وإطراح هذا الخطر الذي سرى في الأمة مسرى السم في العروق . . تحت اسم الفن . . وكان علينا أن نعرف مفهوم الإسلام للفن أولا . . هذا المفهوم الذي يقوم على استحالة التناقض مع الفطرة . . فإذا كانت الفنون من روح الفطرة وجب ألا تخالف أو تناقض دين الفطرة دين الإسلام في شيء . . فإذا خالفت الفنون الدين في أصوله ودعت صراحة أو ضمناً إلى رذيلة من أمهات الرذائل التي جاء الدين لمحاربتها . . وعاقت الإنسان عن أن يعمل بالفضائل التي جاء الدين لإيجابها على الإنسان حتى يبلغ ما قدر له من الرقى فى النفس والروح . إذا خالفت الفنون الدين في شيء من هذا أو في شيء غير هذا فهي بالصورة الَّتِي تَخَالَفَ مِهَا اللَّذِينَ فَنُونَ بَاطُّلَةً ، فَنُونَ جَانَبُتَ الحَّقَ . . وأخطأتِ الفطرة التي فطر الله تبارك وتعالى الناس عليها على حد تعبير الدكتور محمد أحمد الغمراوي . . ومفهوم الفن في الإسلام يقوم على أساس أنه عنصر من عناصر الفكر يتكامل مع الأدب والاجتماع ، والأخلاق والدين والحضارة . . وهو في الإسلام له طابعه الأصيل الواضح المبان لمفهوم الفن في الثقافات ، والحضارات الأخرى . . قوامه الأخلاق ، وطابعه التوحيد . . يتساى بالغرائر . و رتفع بالنفس الإنسانية إلى الكمال دون أن يبعد عن الواقع . . والفن فى نظر الإسلام أداة تجميل الحياة ، ووسيلة الإسعاد الروحى والنفسى

يتحرير الإنسان من عالم الأهواء والغرائز ، وإطلاقه فى نظرة حرة إلى الكون والوجود يعرف فيها قدرة الله وعظمته ، ويزداد بها إيمـاناً .

ومن أرز مفاهم الإسلام للفن أن الإسلام لا يقر الصراع بين ما يسمى بالآية والإنسان ، أو بين القدر والإنسان ، على النحو الذي يقرم عليه الفن الفرق ، ولا يؤمن المسلم بأن الإنسان يثبت ذاته بمصارعة القدر أو ما يسمى بالآية . ولا بأن البطل الصالح يتحطم على يد القدر . وكل هذه المعانى أما الراسلام . وكرة الحطيئة الأصلية التى عرفها الفكر الغربى ولم يعرفها الإسلام .

إن الصراع المأساوى الذى تعرفه القصة الغربية والمسرح الغربي لا بجد بيئة طبيعية في إيمان المسلم ومعتقده . . ذلك أن البطل المأساوى هو دائماً في صراع مع ما يسمون بالآلفة . . أما الإنسان المسلم فهو في سلام مع الله الواحد الأكبر ، وفي إيمانه بالقدر لا يحول دون السعى وإن كان عول دون المصارعة والصراع . . ومن هنا فإن العقل الإسلامي لا يتصور الصراع بين الإنسان واقد (جل جلاله ) على نحو ما كان يتصور الونان الذين يومنون بأن الحرب مع القدر وإن كانت بهابها هي الهزيمة المأساوية فأبها حرب تدل على شجاعة الإنسان وجبروته وعلو شأنه ( كما يردد دعاة الفكر الإغربي والوثني أمثال لويس عوض وغره) .

والمسلم لا يفهم ما يسمى صراع الإنسان مع الالمة . . لأن للمسلم إلهاً واحداً . . قادراً . . مالكاً . . متصرفاً . . لذلك فإن هذا المسلم يسلم نفسه ووجوده كله إليه . . فهذا الأمر الذى هو دعامة المسرحية وعفدة القصة المر لا يفهم فى جو الإسلام ، و لذلك فإن المسلمين لم يجدوا أنفسهم فى يوم من الأيام مع صراع مع القدر ، ولم يعرفوا هذا اللوث من الصراع حى فى فترة بالحليم ما السابقة على الإسلام ، . بل إن الوثنية العربية لم تكن مؤهلة لهذه لما المعرب من يا لم تكن مؤهلة لهذه المناسم على يوم أسلام على يا المناسم على ينينا وعليه المسلمة من دن قام على التوحيد . . هو الحنيفية دن إبراهم على نبينا وعليه المسلاة والسلام المناسم على نبينا وعليه المسلام والتيات الآخرى:

وتقوم فلسفة المأساة الغربية في القصة المسرحية على الحطيثة والقصاص والغفر ان . ، وترى أن الإنسان مرتبط عطيئة أولية هي خطيئة آدم . . وهناك مفهوم الصراع بن ما يسمى الآلهة والقدر ، وبين الإنسان والخطيئه ، وبين البطل في صورة المتحدي لإرادة الله تعالى والمتحدي للقدر . . هذا الله ن من الاعتقاد الذي تستنبطه القصه العربيه التي بن أيدينا الآن ، والمرحمة أصلا عن القصة الغربية غريب على الذوق العربي وعلى مزاج النفس الإسلامية. فهو خلاصة لمفاهم دينية وثنية وغربية ومسيحية تقوم على فلسفة أساسية قوامها الحطيئة التي لا يُعْرَف بها الإسلام ولا يقرها ، والتي ليس لهـا أي صدى في الأدب العربي . فضلاً عن أن صراع القدر وصراع ما يسمى الآلهة كلاهما غريب على النفس المسلمة . . بل إن نهاية القصة وخاتمة النراجيديا في مفهوم الأدب اليوناني والغربي مجب أن تكون شريرة . . ومصدر هذا كله هو أن الإنسان – عندهم – ثمرة الحطيئة ، وأن حياته تكفير عن هذه الحطيئة ، وأنه لا قيمة لها . . بينا برى الأدب العربى وفكره وآدابه بأن الإنسان كائن حي ، وحياته لهـا قيمتها الحاصة ، وأنه ليس مسئولا عن خطيئة غبره . . وأن الحطيئة الى تتر دد في هذه الآداب هي خطيئة آدم . . وهذه في مفهوم الإسلام خاصة به وحده ، ولا تنسحب على أبنائه وقد غفرها الله تبارك وتعالى له ولم بجعل ذنها لأحد من بعده .

وفى مفهوم الأدب العربى المستمد من الإسلام أن الخير لابد أن ينتصر في الباية ، وأن الشر لابد أن يهزم وينسحق . ، ولذلك كانت القصة وكانت المسرحة ساده المضامين المحجوبة في داخل نفوس كتابها غريبة عن الإسلام ، ومعارضة له .

هذه هى الحيوط الأولى لفهم شباب الإسلام لقصة والفن والمسرح . ي وقد فصلناها فى رسائل ( معلمة الإسلام ) وتحن إزاء هذه المرامرة الحطيرة ننادى كتاب القصة المسلمين فنقول : عودوا إلى طريق الله ، واحملوا لواء ( فن إسلامي أصيل) هذا وبالقالتوفيق .



## الفصــُـل الرابع المؤامرة على الخلافة والدولة العثمانية عدالحميد الكانب: أعبار اليوم

لماذا همذا الحقد الشديد البالغ من أقلام عربية لكتاب مسلمين جغرافياً على الحلاقة الإسلامية ، والجلمعة الإسلامية ، والوحدة الإسلامية ، والتضامن الإسلامي الذي تشرق في هذه الأيام ضمسه ، وتبدو علاماته ، وتعلو راياته . . بعد أن تعددت كتابات الكتاب عن الصحوة الإسلامية . . ولماذا يوصف عمل مصطفى كمال أتاتورك بإسقاط الحلاقة الإسلامية بأنه (ضربة موفقة) أو قول أحد المؤرخين الشعوبيين : (وهكذا سقطت الحلاقة الإسلامية الخلاقة الإسلامية الخلاقة الإسلامية بأنه الإسلامية إلى الأبد) إ !

وقد نسى هوالا ، وأولئك حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم :

إن أول دينكم نبوة ورحمة تكون فيكم ما شاء الله أن تكون ثم برفعها الله
جل جلاله . . ثم تكون خلاقة على مباح النبوة ما شاء الله أن تكون . . ثم
برفعه الله جل جلاله . . ثم يكون ملكا عاضاً فيكون ما شاء الله أن يكون ،
ثم برفعه الله جل جلاله . . ثم يكون ملكاً جبرية فيكون ما شاء الله أن
يكون . . ثم برفعها الله جل جلاله . . ثم تكون خلافة راشدة على مباح
النبوة تعمل في الناس بسته النبي ويلتي الإسلام بجرائه على الأرض برضي
عبها ساكن السياء وساكن الأرض . . لا تمدع السياء من قطر إلا صبنه
مدواراً ، ولا تدع الأرض من نباتها و بركانها شيئاً إلا أخوجته ، وما ينطق
عن الهوى . . وهذا الحديث الشريف الصحيح يؤكد عودة الحلاقة
الإسلامية مرة أخرى على نحو أوثن صلة عكم الله ، و ونظامه الذي جاء به
المتران الكرم . . ولقد كان سقوط الحلاقة الإسلامية (حدثاً ) خطيراً
الم يكتب عنه بعد . . وكان له أثره في نقوس العاملين في حقل اليقظة

الإسلامية . . وقد كان مصدراً لقيام المفهوم الصحيح للإسلام . . بوصفه منهج حياة ، ونظام بمجتمع . . وما من دعوة إسلامية إلا وقد أخذت على ألهلها العهد بالعمل لعودة الحلافة الإسلامية متى جاء أوانها . . وما ترال الحركات الإسلامية كلها عاماة على هذا النج ، سارة في هذا الطريق .

ولا ريب أن قيام عدد من المنظات الإسلامية العالمية هى بشار الحبر في هذا الطوريق . . قلل اللدعوة إلى قيام الجامعة الإسلامية أصبح اليوم عملا ضرورياً بعد أن فسلت اللدعوات الإقليمية والقومية . . وفي مقدمها الجامعة العربية . . ولابد للمسلمين من أن يصلوا إلى الطربق الحقيبي لمواجهة تآمر الغرب والصيونية والشيوعية علهم . . وهو إحياء جامعهم ، وإقامة خلافهم. وإست أخرى . . لماذا هذا الأهمام بإعادة طرح معلومات مسمومة كاذبة مضلة انتشرت زمناً . . وكانت أشبه بالمسلمات . . روجها البود والمارون . . ثم تبين زيفها ، وتكشفت الحقائق الى تدخضها ؟

لماذا العودة إلى الزيف بعد أن ظهرت الحقائق ؟ ! و لمـاذا الادعاء بأن مدحت مصلح . . وأن مصطنى كمال أتاتورك مجاهد ؟ ! ! والحقيقة أن الرجلين . . ومن بينهما من رجال (الاتحاد والترقي) هم عملاء للنفوذ الإجنبي والصهيونية . . لقد تكشفت هذه الحقائق في العالم الإسلامي كله . . ولم يعد في إمكان كاتب ما أن يضلل الناس بإعادة هذه الأكاذيب ووصفها ، وخداع الناس في أمر رجل كان والده حاخاماً جودياً مثل ( مدحت ) أو رجل هو من الدونمة أصلاً . . مثل ( أتاتورك ) . . إن الدعاوى الصهيونية والغربية قد خدعت المسلمين طويلا بتزييف ( صفحة الدولة العمانية ) والسلطان عبد الحميد . : منَّ أجل هدف معروفٌ وواضح هو إسقاط هذا السلطان ، وإزالة الدولة العيانية ، وهدم الحلافة الإسلامية لتمكن الصهيونية العالمية من الوصول إلى فلسطين ، والاستقرار في القدس !! لقد كان أتاتورك والاتحاديون هم مادة تجربة جديدة فاسدة أريد بها القضاء على النظام الإسلامي ، وهدم الشريعة الإسلامية ، وإقرار نظام العلمانية والمــادية وال ثنية في المحتمع والربية والسياسة في البلاد الإسلامية ، ومحاولة لجمله مثلاً أعلى للتقلم والتجديد . . ثم جاءت أحداث التاريخ بعد خسبن عاماً لتكشف زيف هذه المحاولة وفسادها بعد أن تعددت حلقات هذا الغزو

التغريبي الذي جاءت إبران اليوم عثابة الدليل الأكيد على فساد هذه التجربة ، وعلى سقوط هذا المهج ، ومؤكدة بأن المحتمع الإسلامي الأصيل القائم على فكرة التوحيد الخالص منذ أربعة عشر قرناً مرفض العضو الغريب ، وبتأكد له بعد التجربة المتصلة مع الديمقر اطية الغربية والاشتر اكية الماركسية وفشلهما أن السبيل الوحيد أمامه هو المُهج الرباني الأصيل ، وأن الذين حرضو، طوال هذه السنن بالتماس المهج الغرى ( شرقيه وغربيه ) سبيلاً للبضة في العالم الإسلامي لم يكونوا صادقين في دعواهم . . فإن هذا الأسلوب في الاحتواء والعمل على صهر المسلمين في بوثقة الأثمية الغربية كان من نتائجه سقوط الحلافة الإسلامية ، والدُّولة العثَّانية ، وسقوط فلسطين والقدس في أيدى الصهيونية ، والحيلولة دون امتلاك المسلمين لإرادتهم ، وتطبيق شريعتهم الإسلامية ، والعمل على منعهم من أداء فريضة الجهاد ، أو امتلاك القوة القادرة على تجديد بناء الحضارة الإسلامية القائمة على العدل والرحمة والإخاء الإنساني . إن الصورة التي رسمتها تلك الكتابات المسمومة لملحت باشا كاذبة ومَصْلَةً . . فَلَمْ يَكُنْ مَلَحَتْ بِطَلَا قُومِيّاً . . وَلَكُنَّهُ كَانَ وَاحْداً مِنْ قُوى المؤامرة الى أعدت بأحكام للقضاء على الحلافة الإسلامية والدولة العثمانية . . وقد كان أمره مكشوفاً لدى السلطان عبد الحميد الذي كان قد وضع بده على محطط الدونمة بالاشتراك مع أحرار الترك الذن كانوا قد جندوا لخطة إزالة الدولة العثمانية ، والحلافة الإسلامية من طريق الصهيونية بعد أن حققت قبل ذلك إزالة الجيتو بالثورة الفرنسية . . وما كان مدحت شهيداً في الحقيقة لأن الشهادة لا تكون للحونة وما قتلوه في الحقيقة ولكنه قتل نفسه مخيانته لوطنه وللإسلام ، والعمل على تمكين البهود من النفوذ . . وهو من الدونمة الذين دخلوا في الإسلام تقية لإخفاء هويتهم ، ولتدمير الدولة العثمانية من الداخل . . وكان يعمل بتوجيه من المتآمر بن المقيمين في باريس ، والمتآمر بن المقيمين في سالونيك . . ولم يكن النستور الذي دعا إليه مدحت إلا محاولة لإخراج الدولة العثمانية من النظام الإسلامي والشريعة الإسلامية ، وتغليب نفوذ العناصر المعادية للإسلام ، وتمكينها من الانقضاض على الدولة . وكان السلطان عبد الحميد يعلم مدى ما تهدف إليه المحططات الصهيونية . . والقد شهد المؤرخون المنصفون بأن الدولة العثمانية الإسلامية قد تسامحت إلى

أبعد حد مع العناصر غير الإسلامية ، ومكنتهم من أداء عباداتهم ، وإقامة شَعَائُرهُمُ ۚ وَفَتْحَ الْمُدَارِسُ ، وإقامة الجاعات إلى الحد الذي كان عاملًا من عوامل تمكنهم من التآمر على الدولة وإسقاطها . . ولقد كان السلطان عبد الحميد هو نقطة المؤامرة في الحقيقة . . لأنه وقف أمام مطامعهم . وأهواتهم ، ورد هرتزل عن محاولاته ومؤامراته بالرد الحاسم وسمع من ممثل البهود أن ذلك سيكلفه عرشه أو حياته . . وقد كشف السلطان – عبد الحميد في مذكراته دور الدونمة ورجال الاتحاد والترفي . وإذا كانت هناك محاولة للانتقاص من قدر الحلافة الإسلامية ، وأنهامها بالتقصير . . فإن هناك ما يو كد كذب ذلك ، وما أورده حمال الدين في حديثه إلى الْحَزْوْمِي باشا في كتابه (خاطرات حمال الدين ) يكشف عن مدى قدرة السلطان عبد الحميد على فهم تبارات الغربيين ، وقدرته على ضرب مجملطاتهم ، وضرب بعضهم ببعض . . ولقد قام السلطان عبد الحميد بإعلان تلك الصيحة المفزعة التي عجلت به . . وهي قوله : ( يا مسلمي العالم اتحدوا ) وكان هدفه أن بجمع المسلمين ممن هم خارج الدولة العمَّانية ( العرب والرك) تحت لواء الحلاقة ، والوحدة . . وفزع الغربيون والهود من ذلك فزعاً شديداً . . فقد مضي إليه نحطي حاسمة ، وحقق نتائج هامة . . ولقد كان عقلاء المحاهدين المسلمين يومنون بأن المحافظة على الدولة العبانية إحدى العقائد الإسلامية بعد التوسحيد والنبوة . . ومن ذلك محمد عبده ، وشكيب أرسلان ، ورشيد رضًا .. وغبرهم . . وقد كانت الدعوة الحقيقية هي محاولة إصلاح الدولة العثمانية من تحت مظلة الحلافة وتعديل تنظيات الحكم دون إسقاط الدولة . . كان ذلك فهم أحرار العبَّانيين والعربُّ حميهًا . . وقد كان هذا ممكنًا . . لولا ذلك البتور الذى قامت به المـاسونية والهودية العالمية فى سبيل تحطم نفوذ السلطان عبد الحميد ، وإحلال نفوذ الاتحاديث أعوانهم الذين تربوا في محافلهم ، والذين سلموا لهم في فلسطين ، وسلموا للإيطاليين في طرابلس الغرب ، وأدخلوا الدولة العمانية الحرب العالمية الأولى ولا ناقة لهـا فـها ولا حل حتى محطموها ويقضوا علمها . كذلك فإن علاقة مصر والبلاد العربية بالدولة العيَّانية لم تكن كما يدعون علاقة استعار . . فإن كلمة استعار لا تطلق إلا على النظام الغربي الحديث وإنمـا كانت علاقة ترابط نحت لواء الإخوة

الاسلامية ، واستعانة البلاد المستضعفة بالدولة القوية . . والمصريون ، والجزائريون وغيرهم هم الذين طلبوا من الدولة العثمانية الارتباط بها خوفاً من تجدد موامرات الحروب الصليبية . ولا شك أنه من أكبر أخطاء الباحثين هو إعادة نشر ما جاء في الكتب المدرسة ، والدراسات التاريخية السابقة لظهور ( روتوكولات حكماء صهيون ) عن السلطان عبد الحميد ، وتركيا العُمَانِية . . وهذا كله زائف ومن صنع الصهيونية وأعوانها من الموارنة . . أما اليوم . . فإن الرؤية التاريخية المنصفة قد اتسعت ومن الظلم أن يقف الباحثون عند الحملات الكاذبة المضللة وتجاهل الرؤية الصحيحة لإبعاد الواقع التاريخي . . لقد حملت كتب جرجي زيدان وأحمد أمين وغيره صورة مَصْلَلَةً رَائِفَةً للسَّلْطَانُ عَبْدُ الْحَمْيَدُ ، وصورة براقة رَّاهِيةً للاتحاديث الذين علقوا العرب على المشانق ، ومكنوا للصهيونية ، وحطموا الدولة العبانية . . وهم الذين تربوا في أحضان المحافل المـاسونية . . وعلى الباحث المنصف أن رجع إلى الإضافات الجديدة التي ظهرت بعد الحمسينات والتي تكشف فساد ما كتبه جرجي زيدان وفارس نمر وسلم سركيس . والجديد مجلو الحقيقة . . فما كتهه جواد رفعت ، ومحمد حميل بيهم ، وعبد الله التل ، والعقاد ، وخليفة التونسي ، وعجاج نوبهض ، وتوفيق برو . . فإن هذه الكتابات قد غبرت تلك الصورة الزائفة التي ما زال يعتمد علمها خصوم الإسلام . والقضية أن المود عندما أحسوا بأن السلطان عبد الحميد قد وقف في طريقهم نهائياً عملوا على تصفيته ، ومهدوا لذلك باتهامه بالاستبداد والفساد ، وأذاعوا ذلك في صحف الموارنة في مصر مثل المقطم والهلال والمقتطف وغبرها . ثم جاء أحمد أمن وأمثاله فنقلو ا مهم . . لأن الحقائق لم تكن قد تكشفت بعد ، ولم تكن البروتوكولات قد ترحت إلى العربية . . فلماذا هذا النزبيف محجب مرحلة من الحقائق ، والعودة إلى إذاعة ما قبلها من الضلال بإعلاء شأن مدحت وأتاتورك . . وهما من هما في الحيانة والتبعية . إن أتاتورك في الحقيقة لم يكن مجاهداً ، ولا مصلحاً . . وإنما كان تتمة الاتحاديين . . لقد أخروا دوره في المرحلة الأولى قبل الحرب ليتولى الدور الثاني . . فالاتحاديون أسقطوا الدولة العمانية بأن أدخلوها الحرب لتصفى ماليتها ووجودها.

وجاء أناتورك ليفرض علمها اللون الغربي ، وينقلها نقلة واسعة من دولة الحلافة الإسلامية إلى دولة علمانية تكتب بالحروف اللاتينية ، ويقضي علم الإسلام تماماً . . ومعاهدته السرية المعروفة التي عرفت بمعاهدة لوزان تكشف ذلك في وضوح ، وقد استطاع أتاتورك إخفاء وجهه الحقيق حيى يودي دوره كاملا . . فخدع المسلمين في المرحلة الأولى بالصلاة وإمساك المصحف . وطلب الدعاء منهم . . أما دوره في الجهاد في أزمر . . فقد كشفت الوثائق أنه كان زائفاً ، وأن غبره هو الذي قام بدور البطولة ، وأنه استلب منهم هذا المحد وحطمهم ونسبه إلى نفسه . ولقد كان أتاثورك عميلا غربياً كاملاً ، وعميلاً صهيونياً أصيلاً . . وقد أدى دوره تماماً ، وأقام تلك التجربة المظلمة المربرة التي تركت آثارها من بعد على العالم الإسلامي كله ، والتي كشفت الأحداث في الأخير فسادها ، وتبرأ الأتراك المسلمون من تبعيبها ، وكانت ظاهرة عودتهم إلى الأصالة مرة أخرى . . وذلك دليل على أنها كانت تجربة زائفة مضادة للفطرة ولطبائع الأشياء . . والدليل أن المسلمين لم يتقبلوها . . بل وفضوها . . وقد كشف أكثر من مستشرق وفي مقدمتهم ( هاماتون جب ) أن العرب لن يقعوا في برائن هذه التجربة الى خرجت مهم من الأصالة وعن الذاتية الإسلامية .

ولقد كان من أكبر معالم اضطراب كمال أتاتورك أنه عندما أحس بدنو اجله دعا السفير البريطانى ليتولى بدلا منه رئاسة الدولة البركية . وكان ذلك من علامات الحسة والنذالة والحيانة !!

وقد صفع المؤرخ العالمي أرنولد تويني النجربة الكمالية الي يفخرون بها وبمجدونها الآن بعد أن وفضها أهلها وحكوا بفسادها . . يقول تويني : إن الآثر اك كانوا عائد على الحضارة الغربية وأمهم تغربوا ولم يقاموا أى شيء إلى هذه الحضارة . . فكانوا عاجزين عن الإبداع في أي مجال من مجالات الإنتاج ،

والواقع أن مصطنى كمال أتاتورك لم يكن كما يدعى المدعون شيئاً جديداً . . ولكنه كان حلقة فى المؤامرة التى بدأها ملحت وكان وسطها رجال الانحاد والثرقى للقضاء على السلطان والدولة العمانية . . ثم ختمها

أتاتورك بالقضاء على الخلافة الإسلامية ولا ريب أن انتقاص قدر الدولة العانية وحكامها مجاف لواقع التاريخ ، وهو من عمل أتباع التغريب ، والشعوبية ، وهو عمل ضمن مخطط ترمى إلى إثارة الحلافات والخصومة بين عناصر الأمة الإسلامية ، ودعوة للوقيعة بين العرب والبرك والفرس . . وهم عناصر الأمة الواحدة التي حمعها القرآن ، وقادها محمد صلى الله عليه وسلم وآمنت بأنه لا إله إلا الله مهما كانت هناك من خلافات فرعية . . فإنهم حيماً أمة واحدة . . ولو كان هناك قليل من الإنصاف والأمانة التاريخية لدى كتابنا العصريين لراجع الكاتب ماكتبه استيورت وهو غرى في كتابه ( حاضر العالم الإسلامي قبل أربعين عاماً ) وكيف تحدث عن عظمة الدولة المُهانية ، ودورها الذي قامت به في وجه الصليبية الغربية . أما صيحة العناصر والأجناس التي حاول كاتب أحبار اليوم أن بجعلها قضية . . فإنها لم تكن كذلك في ذلك الوقت . . وإنما هي عقدة المؤامرة التي عمد النفوذ الأجنبي ما إلى استغلال صيحة القوميات لتفكيك عرى الدولة العمانية · . أما المسلمون فَلَم يَكُونُوا يَعْرَفُونَ مُصَرِيَّةً وَسُورِيَّةً وَجَرَائُرِيَّةً وَغَبَرَهَا . . ولا كُلمة الدروبة نفسها . . ولكنهم كانوا مسلمين فحسب . . وإنَّمَا ظهرت هذه الدعوات إلى الإقليميات والقوميات بتحريض عناصر غبر مخلصة لتفكيك عرى الوحدة ، وهدم هذه الجامعة الإسلامية التي كان الغرب نخشاها ، ولإقامة قومية زائفة هي القومية الصهيونية .

والمعروف أن الأسلوب الذي اتخذ في إسقاط السلطان عبد الحديد هو أسلوب لم يعرفه النظام الإسلامي في تاريخه كله . . وهو من صنع المؤامرة الصهيونية التلموذية التي استطاعت أن تحمي وتحم لكيمنا الحداع عن طريق قوة عسكرية تتحرك هاتفة باسم السلطان ثم تكون في نفس الوقت متامرة عليه لحديثة هدف غامض على كل الذين قاموا به ، ولا يعرفه إلا القليل . . وهو إعادة المهود إلى فلسطين . . كذلك فإن ما قام به أتاتورك لم يكن نصراً عسكرياً أو سياسياً وإنحا كان هناك إشارة بقبول الترجيه الغربي ، وتوقيع ملحن معامدة لوزان . . وهو الذي فتح الطريق إلى كل شيء ، وبه حلت هيء المشاكل ، وانسحب كل الجيوش ، وتحقق ما يسمى النصر ،

والاستقلال . وكتبت على أثر ذلك آلات الكتب في تمجيد البطل الذي المركب لا عميلا من عملاء الحيانة لحساب الصهيونية العالمية ، والنفرة الغربي ، والشوعية أيضاً . . فإن الشيوعين هم أول من عاونه لقاء موقفه من عداء الإسلام. ولا شك أن الفرية التي وجهها أتاتورك إلى الحلاقة الإسلامية قد فتحت صفحة خطيرة في تاريخ الإسلام الحديث ، وأن الذين فرحوا لذلك من كتاب يكتبون باللغة العربية سوف برون أنهم كانوا غير بعيدى النظر في فهم الأمور ، وأنهم استمدوا ذلك الفرح من مشاعر حافلة بالحقد والكراهية للإسلام ، وأن الحلاقة الإسلامية عائدة لا عالة ، وأنها هي المنوان الحقيق للحامعة الإسلامية والمتضامن الإسلامي، وأنه لا سبيل إلى بهضة المسلمين إلا يقيام الحلاقة الإسلامية . . ويومئذ يقرح المؤمنون بنصر الله وعندها ستنكس رووس الظالمن .

#### المعاهدة السرية الى عقدها أتاتورك والتي سميت شروط كرزن الأربعة :

ينص بروتوكول معاهدة لوزان المعقودة بن الحلفاء والدولة الركية عام ١٩٢٣ المعروفة بشروط كرزن الأربعة على ما يلى :

أولا : قطع كل صلة بالإسلام .

ثانيـاً : إلغاء الحلافة الإسلامية .

ثالثاً : إخراج أنصار الإسلام من البلاد .

رابعاً : اتخاذ دستور مدنى بدلا من دستور تركيا القديم المؤسس على الإسلام.

# 

#### ليس من تأليف على عبد الرازق بل من تأليف مرجليوث

كان السؤال عن دعوى على عبد الرازق في كتابه ( الإسلام وأصول الحكم ) التي لا تزال قوى التغريب والغزو الثقافي والمـــاركسيون والشعوبيون تجدد نشرها . . لحداع حماهمر المسلمين عن حقيقة دينهم ، وإذاعة مفهوم الدين العبادي القائم على الروحيات والمساجد وإنكار حقيقة الإسلام . . بوصفه ديناً ومنهج حياة ، ونظام مجتمع . ويقوم الادعاء الحبيث الذي يثير ه الاستشراق والشعوبية على أن في الإسلام مذهبين . . أحدهما يقول : بأن الإسلام دين ودولة . . والآخر يقول : بأن الإسلام دين روحي . . ويضعون على عبد الرازق على رأس القريق الذي يقول هذا القول . والواقع أن الإسلام ليس فيه غبر رأى واحد . . هو الرأى الأول . . وأن ما ذهب إليه على عبد الرازق عام ١٩٢٥ م لم يكن من الإسلام في شيء . . و لم يكن على عبد الرازق نفسه إماماً مجهداً . . وإنما كان قاضياً شرعياً تلقفته قوى التغريب فاصطنعته تحت اسم ( التجديد ) ودعى على عبد الرازق إلى لندن لحضور حلقات الاستشراق الني تروّج للأفكار المعارضة لحقيقة الإسلام وهدم مقوماته . . وأهدى هذا الكتاب الذي وضع عليه اسمه مترحمًا إلى اللغة العربية وطلب إليه أن يضيف إلى مادته بعض النصوص العربية الَّى يستطيع اقتباسها من كتب الأدب . أما الكتاب نفسه فكان من تأليف قرم من أقرام الاستشراق ، وداهية من رجال الصهيونية والهودية العالمية . . هو ( مرجليوث ) الذي تقضى الصدف أن يكون صاحب الأصل الذي نفل عنه طه حسين محثه عن ( الشعر الجاهلي ) والذي أطلق عليه محمود محمد شاكر ( حاشية طه حسين على محث مرجليوث ) و ممكن أن نطلق الآن اسم

(حاشية على عبد الرازق على عث مرجليوث)، وقد كشف هذه الحقيقة المسكتور ضياء الدن الربس فى عثه القم ( الإسلام والحلافة فى المصر الحدث ) .

وهكذا نجد أن السعوم المثارة فى أفق الفكر الإسلامى توضع أساساً من رجال التغريب . . ثم تحتار لها أسماء عربية لتحمل لواهعا وتذبعها . . إيماناً بأن الاسم العربي أكثر تأثيراً ، وأبعد أثراً فى خداع الجاهير .

ولقد طالما تحدث التغربييون عن كتاب (الشعر الجاهل) و (الإسلام وأصول الحكم) على أسما دعامة البضة فى الفكر الحديث . . ونحن رك أنهما دعامة التغريب التى حاولت خداع حماهبر المسلمين عن حقائق الإسلام العظم .

ومع أن حركة اليقظة الإسلامية واجهت كتاب على عبد الرازق المنكول وفنلت فساد وجهته وأخطائه . . فإن قوى النغريب لا ترال تعبد نشره وطبعه ، مع مقدمات ضافية يكتبا كتاب مضلون شهوبيون غدعون الناس ألقابهم وأسمامهم . . وهم مجدون في هذه القبرة التي يرتفع فها صوت تطبيق الشريمة الإسلامية . والدعوة إلى الوحدة الإسلامية مناسبة لفث هذه السموم مرة أخرى . . ولن مجلومه ذلك نفعا . . فإن كلمة الحق سوف تعلو وتنتشر وتلحض باطل المضللان مهما مجمعوا له وقلموه في صفحات براقة مزخرة ، وأساليب خادج كافية . إن أول من كشف حقيقة الكتاب هو الشيخ وأساليب خادع . الذي رد على الشيخ على عبد الرازق في كتاب هو الشيخ ( محمد غيت ) الذي رد على الشيخ على عبد الرازق في كتاب هو دعليه . . . .

( لأنه علمنا من كثير بن بمن يبر ددون على المؤالف أن الكتاب ليس له منه إلا وضع اسمه عليه فقط . . فهو منسوب إليه فقط . . ليجاله واضعوه من غير المسلمين ضبحية هذا العار ، وأليسوه ثوب الخزى إلى يوم القيامة ) ، قد علق الثييخ على عبد الوازق على هذا المعنى حين قال للماركسين الذين اتصلوا به سنة ١٩٦٤ لإعادة طبع كتابه أن هذا الكتاب كان شوءً عليه ، وقد ألهس به كثيراً من المتاعب والشهات . . والحقيقة أنه بعد أن طرده الإزهريون من (هيئة العلماء) ظل منسياً ومهجوراً وعاش بقية حياته منقطماً عن الحياة العامة .. بالرغم من أن عاولات جرت الإعادته إلى زمرة العلماء ، وإلى عبمع اللغة .. فقد كان أشبه باللهنة على حياته كلها . ومن هذا الخيط الرفيع بدأت عاولة الدكتور ضياء الدين الريس فاستطاع أن يصل إلى الحقيقة بأن كانب الكتاب في الحقيقة هو مستشرق إنجليزى جودى الأصل شن الهجوم على الخلافة .. لأن بلاده (بريطانيا) كانت في حرب مع تركيا .. وقد أعلن موجهاً ضد الخلافة العائمة . . فإنه يذكر بالاسم ( السلطان محمد الخامس ) الخليفة في ذلك الوقت الذي كان يسكن (قصر يلدز) وهناك نص آخر عن المحامة الأعاد والترق ) وهي التي كانت تحكم تركيا . . أى دولة الخلافة (جماعة الأعاد والترق ) وهي التي كانت تحكم تركيا . . أى دولة الخلافة الماليونيين ، وقد تربوا في عافلهم واعتنقوا شعارهم ومفاهيمهم ، وقاموا المالية الأولى . . ونقول : أن الاتحاديين تلاميذ بدور مسموم وهو فتح باب فلسطين أمام الهود المهاجرين . . وكان السلطان عبد الحميد قد وفض ذلك ، وكانوا هم . . أى الاتحاديون أداة الصهيونية بدور مسموم وهذا السلطان الشهيد ..

ورجع الدكتور ضياء الدين الريس أن مرجليوث الهودى الذي كان اسادة الغربية في أكسفورد بريطانيا هو كاتب الكتاب . . لأن آراء الكتاب هي آراؤه التي كتبا من قبل عن الدولة الإسلامية ، وفندها الدكتور ضياء الدين الريس في كتابه ( النظر بات السياسية في الإسلام ) وأثبت خطأها وبطلامها بالأدلة العلمية . . وهو يكتب عن الإسلام بنرعة حقد شديد ، ويتم أسلوبه بالمفاطات والمعلومات المضالة ، والقدرة على الحويه . كما يتصف بالالتواء . . وهذه الصفات كلها تظهر في هذا الكتاب المنسوب إلى الشيخ عبد الرازق ذهب ألى بريطانيا وأقام فيها عامن . . فلا بد أنه كان متصلا بالمسر مرجليوث ، أو تتلمذ عليه . . وكملك توماس أر نولد الذي يشر إليه الشيخ ويصفه بالعلامة أو تتلمذ عليه . . وكما في كتاباً عن الحلاقة هاجم فيه الحلامة بوجه عام ، والعانية بوجه حاص . . وقد نقدناه ( القول للدكتور الريس ) في كتابنا ( النظريات السياسية .

الإسلامية ) . والقصة تتلخص في أنه إبان الحرب العالمية الأولى والحروب دائرة بن الحليفة العياني وبريطانيا . . أعلن الحليفة الجهاد الديبي ضد بريطانيا و دُعًا الْسَلَمَانُ أَنْ سِبُوا لِيحاربُوها ، أو يَقَاومُوها . . وكانت بريطانيا تخشي غَضِبِ المسلمين الْهنود بالذات أو ثورتهم عليها . . في هذه الفترة كلفت الخابر ات البريطانية أحد المستشرقين الإنجليز أن يضع كتاباً مهاجم فيه الجلافة وعلاقتها بالإسلام ، ويشوه تارنخها لهدم وجودها ومقامها ونفوذها بين المسلمين . . وقد استخدمت السلطات البريطانية هذا الكتاب في الهند وفي غبرهاً . . وبعد أن انتهت الحرب كان الشيخ عبد الرازق قد اطلع على هذا الكتاب أو عثر عليه . . هذا إن لم يفرض أن هذا كان باتفاق بينه وبن هذا المستشرق الذي اتصل به حيها كان في انجلترا أو في بعض الجهات الريطانية الي كانت تعمل في الحفاء للقضاء على فكرة الحلافة ، أو التي تحارب الإسلام . . فأخذ الكتاب إلى اللغة العربية ، أو أصلح لغته إن كان بالعربية ، وأضاف إليه بعض الأشعار أو الآيات القرآنية التي تبدو أنها لم تكن في أصل الكتاب ، وبعض الهوامش والفقرات ، وأخرجه للناس على أنه كتاب من تأليفه . . ظناً منه أنه يكسبه شهرة ، ويظهره باحثاً علمياً ، ومتفلسفاً ذي نظريات جديدة . . غير مدرك ما في آرائه أو في ثناياه من خطورة . . ولا يستغرب هذا لأنه لم يدرك أن إنكار القضاء الشرعي هو إنكار لوظيفته نفسها وعمله ، وإلغاء لوجوده . . وكانت هذه هي البدعة السائدة في ذلك الوقت بين كتاب ( السياسة ) جريدة من أسموا أنفسهم ( حزب الأحرار الدستوريين ) . . وهذا هو الذي فهمه ( أمين الرافعي ) فكتب في جريدة الاخبار أنه لم يستغرب أن يقدم الشيخ على عبد الرازق على إصدار هذا الكتاب . . لما عرف عنه من الضعف في تحصيل العلوم ، و الإلحاد في العقيدة . . ثم قال : هذا إلى أنه انغمر منذ سنى في بيئة ليس لها من أسباب الظهور سوى الافتثات على الدين ، وتقمص أثواب الفلاسفة والملحدين ، وصار خليفاً باسم (الأستاذ المحقق) والعلامة الكبير.

ولم يعرف الأستاذ الرافعي أن المؤلف الحقيقي رمما كان غبر الشيخ عبدالرازق . . ولكن كلامه يكاد يكون إثباتاً لفلك . . وهناك قرائن أخرى: أولاً : ذكر اسم كتاب مترجم عن التركية طبعة عام ۱۹۲8 . . بينما هناك فقرة تنص على أن تاريخ التأليف قبل عام ۱۹۱۸ . . وأنها ذكرت اسم السلطان محمد الخامس . . وقبل فى الهامش أنه كتب فى عهده . . وأقر ب تفسير لذلك أن الكتاب ليس من تأليف شخص واحد .

ثانياً : يتحدث المزلف عن المسلمين كأنه أجنى عبم وهم منفصلون عنه . . فيذكرهم بضمير الغائب ولا يقول عندنا . . أو العرب . ، أو نحو ذلك . . كما يقول المسلم عادة .

المائلاً : يكرر الشيخ عبد الرازق عبارة: عيسى وقيصر (مرتن.. ويكرر هذه الجملة التي يسمها الكلمة البالغة ( دع ما لقيصر لقيصر وما قد قد ) مع أن أى مسلم صحيح الإسلام لا يمكن أن يؤمن بهذا التعبير . . وأن قيصر وما لقيصر قد رب العالمين.

هل هذا هو أسلوب المسلم . . فضلا عن الشيخ . . فى الكلام عن الصحابة . . . وعن أفضل الناس وأحبم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وخبر من دافعوا عن الإسلام ، وجاهدوا فى سبيل الله عز وجل .

خامساً : أن الأسلوب الذى كتب به الكتاب أسلوب غريب . . ليس مألوفاً فى الكتب العربية . . فهو أسلوب مناورات ومراوغة ، ويتصف بالالتواء واللف والدوران . . فهو يوجه الطعنة أو ياتي بالشهة . . ثم يعود فيتظاهر بأنه ينكرها ولا يوافق علمها ويفلت مها . . ثم ينتقل ليقذف بشبة أو طعنة أخرى على طريقة (الضرب واهرب). وحن بهاجم يصوع عباراته في غموض . . وهذا يدل علي أسلوب رجل سياسي متمرن في المحاورة والمخادعة . . وهو أشبه بالأسلوب الأفرنجي ، وأسلوب الدعايات السياسية ، أو اللهينية التبشيرية . . وليس هو أبدأ الأسلوب العربي الصريح . . فضلا عن أسلوب أحد الشيوخ المتعلمين في الأزهر . . وهذا نما يغنب الرأى بأنه كتاب مرجع .

سادساً : لم يعرف عن الشيخ على عبد الرازق – من قبل – أنه كان كاتباً تمرس فى الكتابة ، ومرن على التأليف . . فيكتب بهدا الاسلوب ، ويتعمد الطعن فى الإسلام وتاريخه وعظاء رجاله .

ولم يعرف الشيخ كتاب أو مقالات قبل هذا الكتاب (أى فى السياسة والتاريخ) فى اللهة أو فى علم البيان والتاريخ) فى اللهة أو فى علم البيان وهذا كل إنتاجه فى أربعة عشر عاماً بعد تخرجه من الأزهر . ثم بعد أن كتب هذا المكتاب ظل أربعين عاماً لم يكتب كتاباً آخر فى نفس موضوعه أو مئه ، ولم يحاول أو لم يستطع حى أن يدافع عن نفسه وبرد على خصومه بكتاب آخر .

سابعاً: هناك من التراثن والأدلة المدبلة ما يدعو العقل إلى أن يرجع صمة الحير الذى رواه فضيلة المتمى الشيخ محمد نجيت نقلا عن كثيرين من أصحاب الشيخ على عبد الرازق المتر ددين عليه من أن موالف الكتاب شخص آخر من غير المسلمين . . وقد غلبنا نحن أنه أحد المستشرقين . . ولكننا نقيد هذا الحير بأن الشيخ قد أضاف بعض فقرات وتعليقات ، وأنه هو الذى أورد الآيات من القرآت . . الظاهر أنها محضورة . . مجموعات في مكان واحد ، وابيات الشعر الى استشهد بها في . كما كتب المقلمة التى زعم فيها أنه بدأ البحث في تاريخ القضاء منذ سنة 1910 . . وذلك ليغطى المفارقة الظاهرية بين وضع الكتاب ووقت صدوره . . فإنه من غير المعقول أن يستغرق تأليف كتب لا يزيد عن مائة صفحة عشر سنوات .

المناً: كانت هناك أسباب ودوافع مختلفة دفعت الشيخ إلى إصدار هذا الكتاب . . ولكن كان أقواها في نهاية الأمر حب الظهور والرغبة

فى الشهرة ، وأن يوصف بأنه باحث أو محقق أو مجدد . . كما فعل غيرةً من قبل . . ونحن قعرف أن مسألة انتحال الكتب أو عدم الأمانة فى نسبة الأمور والملقات مسألة مألوقة فى الشرق . ولا سيا فى النقل من الكتب الأجنبية .

وَى مثل هذه المسائل باللذات . . فإن هذه الحالة أسهل . . لأن النقل أو النقل المراجع أو النقل كلامة أو النقل كلامة أو النقل كلامة مرضحة من كتيب مجهول . . أو كانت المسألة بتصريح أو النقاق لحدمة خرضين فالطرف الأول بريد نشر آرائه لغايات سياسية ودينية والطرف الثاني أنه أربيد الشهرة أو الظهور الثاني أنه يريد الشهرة أو الظهور أو الغالم و العالم الداني أنه يريد الشهرة أو الظهور الداني العالم المرابع المدانية النقل المرابع المدانية النقل المرابع المدانية النقل المرابع المدانية النقل المرابع المدانية المدانية النقل المدانية النقل المدانية النقل المدانية النقل المدانية المدانية النقل المدانية النقل المدانية النقل المدانية النقل المدانية النقل المدانية النقل النقل المدانية النقل المدانية النقل النقل النقل المدانية النقل المدانية النقل المدانية النقل المدانية النقل النقل النقل النقل المدانية النقل ال

#### من تقرير هيئة كبار العلماء في كتاب ( الإسلام وأصول الحكم )

والحلاصة أنه إذا رجعنا إلى هدف الكتاب الحقيقي وجدناه يتمثل في الحقائق التالية كما فصلها تقرير هيئة كبار العلماء،

أولا : جعل المؤلف الشريعة الإسلامية روحية بحضة . . لا علاقة لها بالحكم والتنفيذ في أمور الدنيا مع أن الدين الإسلامي على ما جاء به النبي ( صلى الله عليه وسلم ) من عقائد وعبادات ومعاملات لإصلاح أمور الدنيا والآخرة ، وأن كتاب الله تعالى وسنة رسوله ( صلى الله عليه وسلم ) كلاهما مشتمل على أحكام كثيرة في أمور الدنيا ، وأحكام كثيرة في أمور الأخرة . ثانياً : زعم أن الدين لا يمنع من أن جهاد النبي ( صلى الله عليه وسلم )

ثانياً : زعم أن الدين لا يمنع من أن جهاد النبي (صلى الله عنيه وسم ؟ كان فى سبيل الملك . . لا فى سبيل الدين ، و لا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين . ثالثاً : زعم أن نظام الحكم فى عهد النبى (صلى الله عليه وسلم ) كان موضع

غموض وإبهام ، أو اضطراب أو نقص ، وموجباً للحدرة . غموض وإبهام ، أو اضطراب أو نقص ، وموجباً للحدرة .

رابعاً : رَعَمُ أَنْ مَهِمَةِ النَّبِي (صلى الله عليه وسلم) كان بلاغاً للشريعة . . مجرداً من الحكيم والتنفيذ .

خامساً : أَنكر اجماع الصحابة على وجوب نصب الإمام ، وعلى أنه لا بدلسلامة من يقوم بأمرها في الدين والدنيا :

سادساً: أنكر أن القضاء وظيفة شرعية . . وقال : إن الذين ذهبوا إلى أن القضاء وظيفة شرعية جعلوه متفرعاً من الحلاقة . صابعاً : زعم أن حكومة أبي بكر والحلفاء الراشدين من بعده ( رضى الله تعالى عنهم ) كانت لا دينية . . وهذه جرأة لا دينية . .

و هكذا تتكشف تلك المؤامرة الحطيرة التي استغلها الاستشراق وبمض التخريبين خصوم الشريعة الإسلامية القول بأن هناك رأين . . . بيا لا يوجد غير مفهوم واحد . . هو أن الإسلام دين وسيح حياة ونظام مجتمع . . وأن ما قال به على عبد الرازق هو وجهة نظر الاستشراق الصهيوني التلمودي الهدام . . وأن على عبد الرازق لم وأنه ليس رأى أي مجهد أو عالم أو إمام في الإسلام . . وأن على عبد الرازق لم يكن إلا مضللا أو عندوعاً .

## الفصت السادس

#### الذاتية الإسلامية ومعركة المحافظة عليها

كان السؤال المثار عن كمائن الإعلام التغريبي والمـاركسي والصهيونى المطروحة في أفق المحتمع الإسلامي عن طريق الفن والمسرح ، والأكاذيب الى تثيرها دواثر خارجية كثيرة عن الانفجار السكانى ، ومؤتمر الشهال والجنوب وتحديد النسل وتزويرات التاريخ والسياسة فما يتعلق بالإقايميات والقوميات بقصد إخضاع المسلمين لمفاهم مفروضة وافدة تهدف لها رأسمالية صهيونية ، تقوم على مخطَّط تنفيذُ إمر اطُّورية الربا العالمية التي لا تجد أمامها وسيلة لتحقيق هدفها إلا إغراق المحتمع الإسلامي في أوحال ( الفن ) بمفهومه الزائف والهابط على النحو الذي نراه هادماً لكل مقومات الأخلاق في الأمة ، والمحطم للقوى الحية القادرة على حمل لواء المقاومة فى مواجهة أخطار الغزو العالمي الذي سهدف إلى احتواء عالم الإسلام : أهله وعقائده وخبراته وثمراته جميعاً وتقديمها هدية سائغة لعصبة الألف مليونير عالمي بهودي المسيطرين على الاقتصاد العالمي ، والذين بحولون بكل قواهم دون امتلاك المسلمين إرادتهم وقدرتهم ، وإقامة مجتمعهم الربانى واقتصادهم الإسلامى ومن ذلك فإن أكبر علية تمويه قامت بها الحضارة الغربية هي محاولة تصوير الإضحاك والرقص وفنون العرى والكشف والإباحية المتمثلة في المسرح والسيبها على أنها ( فن رفيع ) أو ( فن مقدس ) كما تجرى على بعض ألسنة دهاقنة هذا الاتجاه من عصبة المجان القديمة . . والقول بأن هذا ( الفن ) له أصوله العلمية ؛ وضوابطه الدقيقة التي يتخرج فها الخرجون والممثلون من جامعات متخصصة، والى يتقدم فيها البعض بأطروحات دكتوراه . . فهناك مع الأسف الشديد ف بلادنا الآن دكتوراه في الرقص الإيقاعي ودكتوراه في المسرح الإباحي ودكتوراه في الديكور الفاضح والإخراج المكشوف . . كأنما هذا الفساد والتهريج البالغ حده من الأقفاع لا بدأن يرتفع ويرتفع حتى يصبح فنا عالمياً وعلماً رقيعاً على أبدى دعاته من الماسونيان والصهيونيان والإباحيين فيا وراء البحر الذين يتلقفون أبناءنا ويصهر ولهم في هذه البوتقة . . وقد خالت هذه الأباطيل المصللة على قومنا فصدقوها ، وكان علهم أن يكونوا أكثر حنكة وحكمة. فلا يسقطوا هذه السقطة الشيعة ، وأن يعلموا أن هذا لون من الحداع والتمويه البالغن حد الفساد والإضاد . . أما الذين يعلمون ذلك ولا يعلنونه للناس فإن عليم غضب من رجم وحساب عسر!!

وأنت إذا قرأت الصحافة العربية من أقصى العالم العربي إلى أقصاه تحس أن هناك كتاباً تخضون تخططات الماسونية وبروتوكولات صيبون ، وينفلون بدقة هذا الهدف المرتكز على الفن ، وتحس كأن المسلمين والعرب قد استسلموا للغزو الغربي ، وأنهم ينصهرون في العالمية والأممية ، وأنهم يتنازلون عن ذائيهم الحاصة التي صاغها الإسلام والتوحيد والأشخلاق رويداً رويداً ، وأنهم مقبلون على انصهار كامل في بوثقة التغريب .

وأن تلك القوى الى فرضت تلك التحولات فى مجتمعات تركيا وليران ، والى فسلت فى تغريب هذه البلاد الإسلامية ، ما تزال تجدد محاولاتها بلا يأس فى العالم العربى ، وتحس أن سموم المسرح والرقص والفناء ومفاهيم مضللة حول الفلكلور والدراما وغرها من الشعارات الزائفة والمسمومة الوافاء ترحف وتسيطر كأنها حقائق ، وتقدم الناس كأنها علوم .

وأعطر من هذا أن المقاهم المسمومة الحطرة تقدم الآن للمسلمن على أنها نقد ومعارضة لواقع موجود بيباً هي تطرح مفاهمها لتنخل النفوس من باب خو.!!

والسوال هو : هل يمكن أن يستخدم كل هذا النتاج الحضارى في معارضة مهج الله تبارك وتعالى وفي معصيته . . هذا النتاج الذي يتمثل في هذه الأبر اج الصناعية من التليفزيون والسيغ والإذاعات . . وهذه الأجهزة المستحدثة التي تدار بالعقل الالكتروني وكل الأساليب .

إن من يقرأ ما أوردته بروتوكولات صهيون لا يستغرب ما بجرى تنفيذه من محطط مسموم : (سللمي الجاهر بأنواع شي من الملاهي والألعاب لملء القراغ . . وسندعو الناس للنخول في جالات شي في كل أنواع المشروعات . . كانفن والرياضة ومباريات ملكات الجال وغيرها . . وسننشر بين الشعوب أدباً مريضاً قادراً تشمر منه النفوس . . ويساهد على هدم الأسرة ، وتدمير هميع مقومات الأخلاق للمجتمعات المعادية لنا . . وسنستمر في الترويج لهذا الأدب وتضجيعه حتى بعد فترة قصيرة من الاحتراف بحكمنا ) .

وشُر هذا كله هو جهاز التليفزيون الذى استطاع خلال تواجده في كل بيت أن ينفث سمومه في الملتفين حوله ؛ وأخطر من هذا أجهزة الفديو وما تقدم من أفلام سرية صارخة تفسد أخلاق الشباب الغضل والفتيات العفيفات حين تقدم لهم - ليس الحيانة الزوجية المدعاة في الأفلام - ولكن العملية الجنسية نفسها . وبالرغم من أن الفطرة الإسلامية الصافية أرفض هذا الزيف الذي يقوم باسم فن المسرح أو السيبا . . فإن هياله محاولات بائسة لربط هذين الفدين بالوجدان العربي الذي لا بري في هذا كله إلا أنه وسيلة للتسلية والإضحاك . . ولكنه يغفل عن الآثار التي يتركها في أعماق النفس . . وفي الحواد ، وفي التصرف اللا إرادي . . ذلك أن ما يقدم ليس هو أصبيل ، ولا موجه وجهة الحبر ، أو الارتفاع بالناس عن مستوى الإقذاع والطفولة البشرية ، ولا يشكل واقعاً حقيقياً . . فالحوار هابط فاسد وبعيد عن المستوى الأخلاق ، ولا يقدم إلا الأفلام المثيرة ، والمسلمات الهابطة التي يراد سا إهطاء الجماهير شبحنة أكبر من الإثارة ، وتشويه البراك والتاريخ ؛ والمبالغة في إضحاك القارئ ، أو المبالغة في تصوير المِبأساة . . وهي في للمس الوقث تقدم وجهة نظر العدو تقدعاً واسعاً يعلى من شأن قيمه ويظهر ا في مظهر القوة . . بينما يظهر العرب والمسلمين في موقفِ المِثْرِ دي ! !

و لقد استطاعت الصبيونية العالمية التى أحكات تبضيها على النمون العالمية التعليق أحدافها أن تقدم إلى الصف الأول ( بكت ويونيكو ) في فلسقة جديدة للفن ترى أن كل شيء مضحك مزر ؛ وأن هناك إحساسياً بالميأس لمكون العالم سريع الزوال ، وأنه ليس هناك شيء ميهم ، وشيء واجد فقيل هو الله يظل ماثلا في الوعى بكل جده : التمرق المستمسر ، والغربة والعبث ،

و لسنا نحن فى عالمنا العربي الإسلامي فى حاجة إلى هذه الفنون الملدمرة . . بل نحن فى حاجة إلى فنون ترقى الذوق ، وترفع من قدر الدعوة إلى العمل . والوحدة والكرامة والعفاف ، والأمل الكريم فى إطار العقيدة .

أما الدعوة إلى تفاعم المكون والوجود الإنسانى على النحو الذي تطرحه كتابات المسرحين الجدد ، وهذه الصور القائمة البائسة ،وذلك الصراع والاستخذاء المهين . . فهي ليست صورة مجتمعنا الإسلامى الأصيل . . ولكنها من عوامل تدميره وتمزيقه وإفساده .

وإذا كان المفهوم المسرحى والذي فى الغرب برى إلى القول : بأن الإنسان لا حرية له ، وأن مصدره مصنوع سلفاً ، وأن صراعه مع القوى التي الذي المنظم المقلف الله على الحرية تبوء دائماً بالفشل . فليس الله مفهوم الإسلام . . فنحن نوعن بتلاق قدرة الله تبارك وتعالى وإرادة الإنسان في انسجام وتوافق من أجل أن تكون خطوات الإنسان أكثر لتباتاً ، ونظراته أشد سلفاداً ، وأن الله تبارك وتعالى لايدع الإنسان في يأسه . . ولكنه عمد إليه يده في الساعات الحالكة لمرقعه إلى آقاق الأمل ، ويبصره بالطريق الذي يجب أن يسلكه ، وإن مع العسر يسراً ، وأن هناك الفرج بعد الشدة .

هذه هي مفاهيمنا ، وعلينا أن لا تنسينا هذه الموجة العاصفة إياها لحظة واحدة ، وأن نقف من هذه الفنون : تمثيلا . . ورقصاً . . وغناء . . موقفاً واضحاً في أسرنا وبيوتنا ، وأن لا نندفع وراءها فتفسد فطرتنا وتذهب أصالتنا .

إن المعركة اليوم بن المسلمين والقوى التي تتكانف لاحتواجم هي معركة تأكيد الذات أو المحافظة على الذات أو حماية الذات: ( الذات الإسلامية) التي كوجا القرآن الكرم خلال أربعة عشر قرناً من الاجيار والتدهور والجمود والمداخلة ، من الانصهار في الذكر البشرى الأممي.

إن المحافظة على الذات الإسلامية اليوم فريضة من فرائض العقيدة . . يعد أن تبن أن الهدف الحقيقي وراء المؤامرة التي تقودها القوى العالمية هي ( تلمويب المسلمين ) في الكيان الأممي والعالمي عن طريق ثلاث عبارات خدعت الكثيرين، وأصبحت تجرى على ألسنهم في سهولة ويسر . . دون تقدر للابعاد الحطيرة التي ترمى إليها .. وهي : الانفتاح الثقافي ــ التلقيع الثقافي ــ إثراء الفكر . . وكل كلمة من هذه الكلمات إنما ترمى إلى قبول أوشاب الفكر البشرى الذي عرفته البشرية في عصر طفولها ، والذي تعيد التلمودية صباغته من جليد ، وإدخاله في المحتمعات الإسلامية لهلمها وتلميرها .

وليت هذه التعليات إلا الأساطر والوثنيات ، وعلم الأصنام اليوثاني القدم . . أما العلوم والتكنولوجيا التي نحن في حاجة إلى نقلها من الغرب ... .. فهي محجوبة عنا ، ولا تدخل في هذه الدائرة مطلقاً ، إسم يتطلعون إلى تغيير الهوية الإسلامية باقتناص فرائس من أبنائنا تحت اسم التبادل الثقافي والمنتج الدراسية . . لصهر هذه الأجيال في بوتقة الفكر الأكمى تحت اسم الحضارة العالمية ، والثقافة الحديثة دون أن يتين هذا الشباب الغض الذي تنقصه خلفية إسلامية واعية ، عالمه برسالة الإسلام الحقيقية ، و عاذر الأخطار التي يتعرض لها المسلمون .. دون أن يتين هذا الشباب تلك الأخطار ، يغريه بها بريق زائف ، وهوى متبع ، وشهوات ومطامح ..

وما زال قضية المرأة هي أكبر قضايا التغريب التي تركز عليها محاولات ضرب الأمة الإسلامية في صميم عزتها وشرفها ، وعرضها وكرامها . . وذلك بالتضحية بالأسرة المسلمة والأطفال وهناء البيت ، من أبجل دفع المرأة إلى آقاق مضالة تحت اسم (حرية المرأة ) . إن النجر بة معروضة اليوم أمام المفكر بن للنظر فها على نحو منصف . . هل يستحق هذا الفتات تضييع أسما المفكر بن للنظر فها على نحو منصف . . هل يستحق هذا الفتات تضييع أسمال الشباب والفتيات مجيلا بعد جيل من أجل استمرار المرأة في غواية أسمال في سبيل قروش قليلة بدعى أنها تساعد الرجل في مصروف البيت ؟ الماصل في سبيل قروش قليلة بدعى أنها تساعد الرجل في مصروف البيت ؟ المأما المنافق في زينة المرأة ومعماريف أمام مسؤليته ؟ الإن أغلب هذا المال ينفق في زينة المرأة ومعماريف انتقالها ، وفي تفاهات الرف المنزل التي لا تقدم ولا توضو . . وما تزال التي مركز عليها المؤامرة : مواسرة الفن والإضحاك والتسلية . . لتكل الحلقة الني مركز عليها المؤامرة : مواسرة الفن والإضحاك والتسلية . . لتكل الحلقة

فى تلمير الأسرة وإنتاج ذلك الجيل الذي ترعاه الحافسات والحاضنات ، والذي ينشأ قاسياً . . لأن رحمة الأمهات لم تدركه . . ويعيش حياة مضطربة في قابل إيامه نتيجة ما بحمله صدره من الحقد والخوف والجفاف .

إن الحطر كله يكمن وراء محاولة تغيير هوية المسلمين عن طريق أجهزة ضخمة تصب السموم يوماً بعد يوم وساعة بعد ساعة :

### الفصت ل السابع

#### مصر عربيــــة إسلاميـــــة محاولات للقضاء على الانتماء العربي الإسلامي

كانت التساؤلات كلها تدور حول يوميات كتاب الصحف اليومية وما أثاره لويس عوض وتوفيق الحكيم والسيد ياست من وجوه النظر حول علاقة مصر بالتاريخ العربي والإسلامي ، وبالدُّولة العثمانية والغرب ، ومحاولة تصوير مصرعلي أنها شخصية فرعونية غارقة في الوثنية أو منحازة إلى الغرب . وتتجاهل هذه الدراسات أن الإسلام هو الذي صنع الشخصية المصرية منذ أربعة عشر قرناً وأن التاريخ وعلماء التاريخ قد أعلنوا بما لا محتاج إلى مزيد من الإيضاح . . سواء مهم الغربيون أم العرب ، أنه قد حدث انقطاع حضارى جب كل ما كان قبل دخول مصر في الإسلام ، وأن تار غيًّا ضخماً طويلا استمر أكثر من ألف سنة من تاريخ اليونان والرومان فى هذه المنطقة من الشام إلى مصر إلى إفريقيا كل هذا التأريخ بتراثه ولغاته ومفاهيمه وقيمه قد أصبح في خبر كان بعد دخول الإسلام بقرن واحد فقد اعتنقت المنطقة كلها الإسلام . . اعتنقه المسلمون ديناً واعتنقه غير المسلمين حضارة وثقافة وعادات . وقد أشار كرومر إلى هذا المعنى حن قال : إن المسلمين والمسيحيين يصدرون عن أساس أخلاقي واجبّاعي واحد مع طول التأثر . ولكن إخواننا ينسون هذه الحقيقة الواضحة ويناقشون الشخصية المصرية على أنها شخصية منعزلة لم يصنعها القرآن أو الثقافة الإسلامية أو الفكر الإسلامي أو اللغة العربية ، وينسون أن المنطقة كلها هجرت لغامها القديمة بعد قرنين من دخول الإسلام إلها ، كذلك فقد كان الإسلام ولا يزال روح المحتمعات وشارة الحضارة ووقود الحركات الوطنية والتحررية ا ولقد كانت الدعوات إلى الإقليمية والقوميات واحدة الفكرة والمهج . . 79

و لذلك سرعان ما عجزت عن تحقيق أشواق النفس العربية الإسلامية ، وستظل هذه الظاهرة الإسلامية الفكرية والاجهاعية أساساً مكيناً وحصناً حصيناً للشخصية المصرية ما عاشت . . لأنها عميقة الجذور من ناحية ولأنها منصهرة فها انصهاراً عضوياً يعجز خصوم الإسلام عن القضاءعليه .

إن الدكتور لويس عوض لا يستطيع أن نخرج عن التفسير الفوعونى الوثنى الذى سار عليه فى كل كتاباته وعرف به ومن ثم فقد أصبح فى تقدير الباحثين غير منصف ولا راغب فى معرفة الحقيقة الخالصة لوجه الحق وحده .

ولقد جاءت تساولات عن محاولة توفيق الحكم في تحييد مصر عن البلاد المربية وعزلها ، والدعوة إلى جعلها فندقاً عالمياً سياحياً يقدم الموافدين من المربية وعزلها ، والدعوة إلى جعلها فندقاً عالمياً سياحياً يقدم الموابس عوض في عطم دور مصر العالمي الذي عاشت تقوم به في مواجهة التيارات الغازية والمنزوات الطامعة التي واجهت عالم الإسلام ، وكان لهما دورها الحطر في رد هذه الغزوات وحماية عالم الإسلام وحماية الغرب نفسه كما حدث في الأعصار التري وفي الحروب الصليبية وفي الاستمار الغرف الحديث ، وسوف يكون لهما دورها الحطير في دفع الغزوة الصهونية ووقاية المسلمين .

ولا رب أن دعوة توفيق الحكم تصدر عن مفهوم بعيد أشد البعد عن الانباء المرى الإسلامي . . . ولقد كان توفيق الحكم طوال حياته يفخر بذلك معلياً شأن العنصرية في حديثه عن مصر ، كارهاً لطابع مصر المرى الإسلامي . . وبالرغم من أن الدكتور طه حسن أعلى من شأن الفرعونية المرينا وفرعونيتنا لنبذناه ) ، بالرغم من هذا فإن الدكتور طه حسن ري أن رأى توفيق الحكم في العرب أشد تحاملا وتعصباً من رأى كثير من معصبة المستشرقين أمثال رينان ودوزى . . ولعل التقارب في هذا الرأى بين توفيق الحكم ولويس عوض برجع إلى مصادر الثقافة الغربية الواحدة الى تأثر ما كلاهما في فترة كانت البعثات الأجنية سواء إلى فرنسا أو إلى إغيارا تسهدف متن مقومات هذه الأمة وإلقابا في أتون الإقليمية . : فهي كراهية مشركة للعروية والإسلام ، وهي محمنة إلى اللغة العربية وإلى

القرآن وهي مبثوثة في الأعماق لا تظهر على السطح ولكنها تبدو في النصر فات وفي تناول القضايا .

وبالرغم من أن توفيق الحكيم قد لحص تفسير القرطبي وظن بعض الذن يأخذون بظواهر الأمور أنه في الطريق للتعرف إلى الإسلام إلا أنه لم يُلبث أن كشف عن تلك المحاولة المسمومة التي ترددها طائفة معروفة الآن باسم طائفة الحادعين للمسلمين بالحديث عن الشريعة الإسلامية وذلك حين ردد ما كان يقوله منذ سنوات عن تطوير الشريعة الإسلامية وهي دعوى محمل لواءها من وقت بعيد محمد النوسي وعبد الحميد متولى ومحمد أحمد خلف الله وآخرون سهدف تذليل الشريعة لتبرير أوضاع المحتمعات الحديثة وفي مقدمها الربا وعلاقات المرأة والرجل خارج نطاق الزواج ، واحتواء الشريعة الإسلامية ونصوصها فى داخل القانون الوضعي على النحو المسموم الذى دعا إليه عبد الرزاق السهورى منذ سنوات وهي دعوى ممتدة يغذما النفوذ الأجنى ليحول مها دون تطبيق المحتمعات الإسلامية للشريعة الإسلامية أو عودتها إلى طريق الأصالة ومن أهم هذه المحاولات المسمومة : القول بتغير الأحكام مع تغير الزمان ( وهو قول محدود جداً يتصل بالفرعيات ويعتمدون فى ذلك على نص للشيخ محمد عبده والشيخ محمد عبده الذي يعتمد عليه المماركسيون وأعداء الشريعة لا يمثل الإمام المحتهد ولا المتخصص في هذا الأمر ، وإنما هي اجبهادات كان لهـا وضعها وظروفها فى وقت كانت الشريعة الإسلامية تضرب بالسياط على أيدى كرومر في مصر وليوتى في المغرب وهي لا تمثل اجتهاداً عكن الأخذ به ، كذلك الحطأ الذي وقع فيه على عبد الرازق حين أراد أن يصف الإسلام بأنه دن روحاني ويلغى نظامه الاجتماعي إلغاء تاماً وتلقف بعض المستشرقين هذه النصوص الزائفة التي لم يعتمد بها على كتاب أو سنة لضرب الإسلام .. كذلك هناك ما يثار من شهة الثبات والتغير ومحاولة وضع العقيدة في مكان النبات والشريعة في مكان المتغير وهذا أيضاً غير صحيح على إطلاقه . . وإن الشريعة الإسلامية إنما جاءت خالصة ثابتة صالحة لكل العصور والبيئات إلى أن برث الله الأرض ومن عليها . وقد دحض الدكتور عبد المنع النمر شهة توفيق الحكم هذه الى ما زال الم دهما منذ سنوات حين قال له : كان الحكم يريد أن يجمل كل ما شرعه للم تنظيم حياة الإنسان عاضماً للتغير بتغير المختمع ورأيه ، ومن هنا بهب ويع المطاق الفكره ، بل والحطر أيضاً على شريعة الله إذ معى ذلك ومرداه لو قبلناه أن لنا أن نبيح الزنا والحمر والرقص مى قبل المختمع ذلك ونتحلل الممتمع ذلك ! وهذا اتجاه خطر بهم الشريعة ويزلزل كيام الأن يحملها المحتمع ذلك إنا وهذا المجاه والمناس وما يتجهون إليه في حياتهم في أى مكان وفي أى عمر والله تبارك وتعالى يقول لرسوله : (ثم جملناك على شريعة من الأمر علم الأبريعة ويزلزل كيام الأبرية وينا الكرون في الناس وما يتجهون إليه في حياتهم في أى مكان وفي أي عمر والله تبارك علم المريعة ويزلزل كيام الأبرين لا يعلمون) .

ونقول إن الجساعة يتتابيون أحسم فترة بعد فترة ليشر القضية ثم ينظرون ثمة ليعود آخو إلى إثارتها وكل همهم أن يخرج المجتسع الإسلامي العربي والمصرى من شريعة الله إلى قبول الربا والرشوة والتساهل في أمر العرض واستعراض المرأة لمفاتن جسلما ومراقصة الأجانب : . وهكذا . . :

الحقيقة أن قضية المرأة تأتى فى المقام الأول من عملية تحطم المحتمد ، وهى مهدف إلى تدمر الأسرة وتعاون على ذلك قوى كتبرة مها القصة والمسرحية والأغنية والصورة العاربة وبعض كتاب اليوميات الذين يزينون التيارات الى مهدم المختمع ممثلة فى بعض الروايات الجنسية والكرة والرقص.

وتجرى الصحف لاهنة وراء تفاهات يسمومها نصراً للعرأة ، سواء في مجال الرقص أو الغناء أو قيادة السيارات وكلها أمور لا أهمية لها تسهدف إخواج المرأة من مكامها الحق ووضعها الصحيح . . وتلك مجموعة أخرى من الكتاب لها صلامها بالروتارى والليونر وغططات الهدم والتلمعر . .

## الفصت ل الثامن

### إستعلاء موجه الجنس في الإسلام والمسلسلات والمسرحيات

تجدد الحديث عن الأخطار التي تواجه المتح تتبجة استعلاء موجة الجنس في الأفلام والمسلسلات والمسرحيات ، وأمامنا وثائق تشهد بالأخطار المحقة بالقيم والأحلاق والمتصلة بشبابنا وفتياتنا ومدى أثر ذلك على بناء الأسرة المصرية :

أولا " يقول الدكتور جمال الدين موسى (علوم عبن شمس) :

تابعت حلقات مسلسل ( العيب ) الطبيب ( يوسف إدريس ) على الشاشة الصعنيرة وكان شهورى هو التقزز من هذه القصة الهابطة الى تتجى على مصر والمعريين ، وتلصق كل أنواع الر فائل بالإنسان المصرى . . امرأة كانت أو رجلاً . . ولست أدرى . . كيف يسمح التليفزيون المصرى بأن تعرض على مطر المهابطة المسلسلات على شاشته ، وأن تدخل إلى بيت كل مصرى و براها الصغار والكبار . . وهي بمثابة سب على ، وقذف لا أخلال ، وإساءة بأن يقرم مشاعر الناس ، وبجب أن يقرم مشاعر الناس ، وبحب بأنا اليولار والاسترليلي . . هل هذه هي صورة يصعق لها من يدفع الأجر بالدولار والاسترليلي . . هل هذه هي صورة يصعق لها من يدفع الأجر بالدولار والاسترليلي . . هل هذه هي صورة مصلحة . . مصلحة كاملة خاصقة لتفوذ رجل داعر . . وأغلب موظفها مرتشون . . بدماً من المدير خي الموظف الصغير . . شابات في مقتبل العمر وشبان في مقتبل العمر الحياة بيمون أنضهم الشيطان هكذا يشوه بذه الطريقة البشعة الوجه الصبوح لمسر . . . ولكن لا نقبل على الإطلاق المسخ . . . ولكن لا نقبل على الإطلاق المسخ . . . ولكن لا نقبل على الإطلاق المسخ

الكامل لوجه مصر . إن محور الأقلام علاقة غرامية ، أو مشكلة اجتماعية . . وعلى صعيدهذين المحورين يعمل المخرج على إضافة جموعة من المشهيات . . وهى ليست إلا مشاهد جنسية رخيصة مبتذلة . . وحشد الفيلم بعشرات الشخصيات الهابطة التي تظلم نفسها بالعمل في هذه الأفلام الهابطة أ.

لثانياً : فيلم ( الباطنية ) وقد كشف عن خطورته الأمناذ إبر اهم سعده ، وتحدث عن مدى الحرج فى رفع الفيلم أو إلغائه أو وقف عرضه . . وقال : إن الزفزوقى ( إدارة الرقابة على الأفلام ) دافع عن الفيلم دفاع الأبطال : دافع عن الشذوذ والبذاءة وعن الحوار الذي وصفه بأنه لا يخدش الحياء وعن

دافع عن الشذوذ والبذاءة وعن الحوار الذى وصفه بأنه لا يخدش الحياء وعن اللفظات الى ظهرت فها بطلة الفيلم علابس غير لائقة ، واتهم الجميع بالتأخر . وقال إن الأمور اختلفت الآن . فتذ ثلاثين سنة لو أن فخذ امرأة ظهر على الشاشة لفسج الجمهور . . أما الآن فإن ظهور الفتيات عاريات أو شبه عاريات لا يثير أدفى تعليق . . وطالب بزيادة جرعة الإباحية في أقلامنا الهابطة . . تمشياً مع انحتم . .

أما صلاح عبد الصبور وكيل وزارة الثقافة الشنون الهيئة العامة الكتاب من ألا قلام المعنوب الماطنية : أن هذا الفيلم لا يزيد ولا يقل سوءاً عن سواه من ألا قلام المصرية التي تتخذ بجالا لها عالم الجريمة والمحدوث وقد از دحمت الشاشة في السنوات الآخيرة جده الآفلام وأصبحت أتماط تجار المحدر ات والعوالم أتماطاً شائعة وفي هذا المحال نقص حائرين إذ أن وقف فيلم كالمباطنية الذي رأيته في فيلم المباطنية شيء لا يصعد العيل ما ين فيلم المباطنية شيء لا يصعد العيل الذين يبحثون عن كل الذي رأيته في فيلم المباطنية شيء لا يصعد العقل . . إنه أشبه بأفلام الشذوذ جديد ومشر بعد أن ضاع شبامهم وأفقدهم الإدمان صوامهم . . أحداث غريبة لحيم لا نعرفه . . وإن كان بيننا فإنا لا نريده . . كل ما يتصوره من شذوذ ومرض . . بالصورة والكلمة والرقصة والإشارة تجده في هذا الفيلم الذي ومرض . . . بالصورة والكلمة والرقصة والإشارة تجده في هذا الفيلم الذي بالإعلانات عنه . . أن الهدف الوحيد لإنتاج فيلم (الباطنية ) هو جمع المال ، ومال عجب المنتج . . وليس هناك أي هدف آخر . . اللهم لا الإسامة ومال عصر . . فيلم مصر . . فيلم مصر . . فيلم مصر . . وليس هناك أي مدف آخر . . اللهم لا الإسامة المنصور . . فيلم أصدق أن في مصر والم عجب المتحق أن في مصر والم عبد المحدق أن في مصر والماء على المحر . . . وليس هناك أي مصر . . . وليس هناك أي مدف آخر . . والم أصدق أن في مصر . . وليس هناك أي مدف آخر . . وليس هناك أي مصر . . . وليس هناك أي مدف آخر . . وليس هناك أي مصر . والم عبيد . . . وليس هناك أي مصر . . وليس هناك أي مصر والم عبيس المسرد . . وليس هناك أي مصر والم على الأي الألام . . ولم أصدق أن في مصر والم عبيد الله م

من محافظ على الآداب العامة . . ولم أصدق أن فى مصر من سمه أن يعلم النشء القم والتقاليد والعيب . . (أخبار اليوم /1/ / ١٩٨٠) .

" **ثالثاً : هذا** ما ذكرته السيدة اعتدال ممتاز ( مديرة الرقابة على الفنون ) في مذكر آمها التي نشرت جانباً مها في مجلة المصور . . قالت :

إن قصة قصر الشوق (نجيب محفوظ) التي تحولت إلى فيلم (حلمي رفاة) واجهت الملاحظات الآتية من الرقابة :

أولاً : الفيلم فى عمومياته دعوة إلى الفسق والفجور والزنا وهدم الأمرة وإظهار المجتمع المصرى وكأنه لا يشغله إلا العشق والفجور وأنه كله فساد ، فالأب وجيله جيل فاسد ، والابن أى الجيل الذى يليه فاسق أيضاً وسهلل ويكبر عندما انحرف الأخ الأصغر أى أن الجيل الثالث أيضاً فاسق .

للآياً: الفيل دعوة قائمة إلى هدم كل القيم الروحية ممثلة في شخص الابن الأصغر عندما تحطمت صورة الأب الطب في ذهنه ، وكذلك تحطر حب . . وأخيراً صورة الزعم المثالي الوطن في خياله سعد زغلول عندما هاجمه زميله ثم هون الأخ الأكبر من شأنه بعد موته .

الشاً : القيلم بحمل في طياته دعاية مديئة إلى الإسلام . . فقد حرف في اسبه الآيات القرآنية فقال وإذا بليم فاستبروا » وإذا استرتم فابتلوا . . وقال أيضاً إن الحمر مفتاح القرح . . ثم جمل من الصلاة فريضة مظهرية . . فالبطل بعمل في منزلة ويفسق خارجه و لم يمثل قول الله تعالى : « إن الصلاة فهي عن الفحشاء والمنكر » وقالت السيدة اعتدال ممتاز أيضاً في تقريرها عن فيلم قصر الشوق : إن القيلم ملي بالمشاهد الجنسية المحشوة بقصد الإثارة المبتداة والمقرزة . . وهو زاخر بالألفاظ والعبارات الرخيصة المبتدلة المادمة للتم المعامل عليا . . وبالفيلم كثير من العبارات التي تنظوى على السخوية من المعافى الدينية (الحمر مفتاح الفرج) والفيلم يسئ إلى سمعة البلاد . . وهو يظهر الأمة مشوهة بعيدة كل البعد عن الواقع الذي عاشته وهي تكافح ضد الاستعار .

وقلمت السيدة اعتدال ممتاز مثلا آخر من الأفلام الهابطة هو فيلم ( امرأة ورجل ) المأخوذة من قصة ( محى حتى ) تمثيل نادية لطنى ، ناهد شريف ، رشدى أباظة . . وقالت إنه هابط فى مستواه الذى لدرجة كبيرة جِماً . . هابط في هاطبته للجنس . . وفى مناظره الجنسيّة المكشوفة ، وفى غاطبة الغرائز الجنسية ، وفى الفيلم خروج عن الآداب العامة . . وهو إساءة إلى صورة الحياة فى مصر الريفية وسهدم كل قيمنا الاجتماعية من صداقة وقرابة وحياة زوجية .

وقالت السيدة اعتدال ممتاز : إنه فى هذا الفيلم بمارس البطل والبطلة الفمل الجذسى كاملا ، وتلتقطه عدسة الكاميرا من خلال حاجز متموج شفاف إخفاء للتفاصيل مع إيقاء الحركة المشهرة بكل ما توحى به من خيالات .

وتقول: إنه بالرغم مما حذفته من هذا القبلم من أجزاه . . فإنى كنت أرى أنه ما زال محلا بالآداب العامة . . وقالت : بعد أن أصبحت مديرة للمصنفات الفنية وجدت أنى كنت مضطرة إلى توقيع إجازات لأقلام لاأرضى عها . . إما لهبوط مستواها الفي ، أو لأنى كنت أرى أنها لا تناسب بيتنا جماهبرياً ، أو أعرض علها كلية لمضمونها . . ولكنى كنت مجبرة على الترخيص لها نزولا على حكم لجنة التظلمات أو رضة مجلس الرقابة ) . . ه .

و فى كل هذه الحالات نجد أن هناك لجاناً سرعان ما تجمع بعد الاعتراض على النبغ فتقرر عرضه ، وتوافق عليه دون حذف أى شيء منه ( كما حدث فى فيلم الباطنية ) أو حلف أجراه لا تحول دون بقاه الصورة البشعة من الجنس . ونحن نسأل : وهذه تماذج قلبلة نما جرى الحديث حوله من عشرات الأفلام المطروحة أمام شبابنا وبناتنا فى دور السيا . . وهذى خطر هذه الأفلام على أخلافنا وقيمنا وأسرنا . . وقد أشار اللتكور إسماعيل السباعي ( نحو أن خالا أن الرا من المرابع السباعي ( نحو أن خالا أن المرابع السباعي ( نحو أن خالا أن كبر آ منه يركز حول الني والقنائين والفنائين والفنائين . . كأنما الدنيا ليس فيا أحد غيرهم وكأن حياة الناس لا تستمر أو تزدهر إلا بوجودهم . . . ويقول : لا أنكر وجود الني في حياة الأمة . . ولكن الوازن بين العنامم المكونة لمذه الحياة واجب ، وفقمانه يودى إلى اختلال المتعام المتعام المينان وليون وحده . . ولكن الإذاعة أيضاً . . والسبياً ، ؟ الحار أر الجهزة الأعمار والسبياً ، ؟ تمديق هذا المحى . . الجوائز الموائز أجهزة الأعمار مقترك هي الأعرى في تمديق هذا المحى . . الجوائز وسائر أجهزة الأعلام تشرك هي الأعرى في تمديق هذا المحى . . الجوائز

المادية والأدبية . . المكاسب . . الأجور . . الشهرة . . الأموال المتدفقة على فنانين لا حصر لها ولا آخر !! » .

والواقع أن موسسة النمن كلها في بلادنا في حاجة إلى إعادة النظر إلىها في ضوء طوابع الإسلام ومقرراته ، وفي ضوء ما قرره دستور الدولة ، وما يتصل بذلك من أمور التربية الإسلامية ، وبناء الأجيال الجديدة على الصمود في وجه التحديات التي يتعرض لها العالم الإسلامي ، وأخطار المذاهب الهدامة ، والشبهات والمذاهب التي تحاول أن تنفذ إلى مجتمعنا الإسلامي لتلمر. وتحطم قوائمه ومعنوياته . . هذه المذاهب الهدامة التي تجد طريقها ميسراً عن منافذ المسرح والسيما ، والروايات والمسلسلات ، والحوار الذي بجرى بين الرجل والمرأة ، والأب والابن في تلك الروايات والمسلسلات ، والذي يقدم سموماً من الألفاظ والعبارات ، ومحطم الضوابط الحقيقية التي مجب أن تظل قائمة في محيط الأسرة . . ولقد تعالت في الحقيقة موجة الجنس في الأفلام والمسرحيات على نحو خُطير جداً . . حتى بلغت إلى حد أن تقدم هذه الأفلام ( الفعل الفاضح ) بصورة أو أخرى أمام شبابنا المراهق ، وأن تجمع هذه المسرحيات والأفلام ذلك القدر البشع من العبارات الهابطة ، والسموم الناقعة . وإذا كانت هناك مندوحة لوجود هذه المسرحيات والروايات من باب الترويح عن النفس . . فإن من الضرورى أن تقدم وفق أسلوب مهذب لا بحرح ولا محطم القيم الأساسية للمجتمع ، وأن تكون الفكاهة أو الحوادث على نحو بعيد عن هذا الهريج الشديد ، أو هذه الإباحية الحطيرة . . ولقد قرر علماء الاجمّاع أن من أبرز أسباب اندفاع الشباب اليافع إلى الجريمةو الجنس هو تقليده لهذه الأفلام وإعجابه مها . . ولقد تعالت الصيحات إلى الكشف عن مدى أحطار نتائج هذه الظاهرة على كتابات الكثير بن حبى برى أقرب الناس إلى هذه البيئات يتحدث عن هذا الفساد : . يَقُولُ الْأُسْتَاذُ نَعَانَ عاشور : لقد امتدت دوافع الربح ، وأطباع الاستغلال إلى المسرح والتليفزيون ، وأنه يستحيل إعادة التوازن المققود في حياتنا الثقافية إذا لم تبادر الدولة فتقدم لأجيالنا الصاعدة النتاج التقافى القوم الذى يزودهم بالقم البناءة ، والمثل الراجحة المقومة ، والأخلاقيات السليمة الصحيحة ، ودعم الثقافة الحقيقية الجادة الكفيلة ببناء الإنسان الجديد .

وبعد فإن الأمر من وجهة النظر الإسلامية في حاجة إلى مساءلة شديدة لأصحاب الأقلام الذين يكتبون هذه السموم ، وأولئك الهرجون الذين يقدمونها على هذه الصورة المثبرة ومن تخدم هذه الوجهة في تجريد مجتمعنا من أوجه حصائته سواء بالنسبة للأسرة أو المرأة أو الشباب . : ألا بجرى هذا في نطاق المحاولة الحطيرة التي تسهدف تدمير المحتمعات قبل السيطرة عليها والتي رسميا بروتوكولات صهيون . : فنحن أردنا أو لم رد كأننا بخدم هذه المؤامرة . . وما أجارنا أن نبني أجيالنا على الحلق والكرامة والعقة . . فذلك أجدى في ديم قوام المجتمع ، وحاية الأمة من الأخطار والعواصف التي تحاول أن تجتاح الهتمات الإسلامية ، وتدخر وجودها . : اللهم قد بلغت اللهم فاشهد .

### رأى لفيف من كتابنا وأدبائنا وصحفيينا فى الأفلام المصرية الهابطة

۵۰۰ الفیلم المصری ( رجل وامرأة ) یشتمل علی مشهد عمارس فیه البطلة الفعل الجندی کاملا . . و تلقطه علسة الکامیرا من خلال حاجز متموج شفاف . . إخفاء الشاصيل . . مع إيقاء الحركة المذيرة بكل ما توحی به من خيالات . . وما كنت أحلفه من مشاهد مخلة فی بعض هذه الأفلام كان يضيع هباء أمام لجنة التطابات ! . .

اعتدال ممتاز

وه و إن موجات الجنس والجريمة والعنف تطفى على أفلامنا السينائية
 والمساخر الفكاهية الهزيلة وهذا السخف الذى تفيض به فقرات برايجنا
 الثقافية ! . .

نعان عاشور

مهد سور مده ما رأيته فى فيلم ( الباطنية ) شىء لا يصدقه العقل . . إنه أمن بأفلام الشدوذ الجنسى التى تباع فى الظلام وتعرضها المواخير . . وإن الزقزوق مدير الرقابة على الأفلام بدفاعه عن هذا الفيلم المسابط . . إنمنا يدافع عن حقيقة الشذوذ وعن البذاءة والسقوط ! . .

إبراهم سعدة

 م لقد ازدهت الشاشة المصرية في السنوات الأخيرة بأفلام هابطة وأصبحت أتماط العوالم وتجاز المخدرات هي الأنماط الشائقة في هذا المجال !.

صلاح عبدالصبور

٥٠٥ مسلسل ( العبب ) ليوسف إدريس يلصق كل أنواع الرذائل بالإنسان المصرى ولا أدرى كيف يسمح التليفزيون المصرى بعرض مثل هذه المسلسلات على شاشته وأن تدخل إلى بيت كل مصرى و براها الصغار والكبار وهى بمثابة سب على وقلف لا أعلاق وإساة بشعة لمصر وشعب مصر!..

# الفصن الناسع

### حقيقة القمم الشوامخ والعمالقة

لا تزال قضية الشوامخ والعالقة : . والقمم العالية مطروحة طرحاً معوجاً على كثير من أقلام كتابنا وصحفيينا . . ولذلك فقد كانت موضع التساول .

والحتى أن مقاييس كثبرة وافدة وخاطئة قد طرحت فى مجتمعنا نتيجة تغير الأعراف وانحرافها وما تقدمه المسارح والأفلام السيبائية والفلسفات المادية من إعلاء شأن المغنين والمغنيات ، والممثلين والممثلات ، . وإفراد صفحات متعددة لم على أنهم نجوم وكواكب يمكن أن يكون ما يقولونه مثلا أعلى لشباب ساذج ليست له خلفية صحيحة من فهم لعقيدته ، ولمقومات الرجولة والبطولة والشخصية السوية . . وكذلك الأمر بالنسبة للفتيات المسلمات اللائي يتخذن من المغنيات والممثلات مثلا أعلى في كلامهن وملابسهن وحركاتهن التي تحفل مها الأفلام السيهائية أو المسلسلات : . بل إن من أعجب العجب أن باب ( أبو نظارة ) في واحدة من صحفنا اليومية يقدم يومياً ثبتا بتاريخ وفيات هولاء المدلمن عناسبة مرور عام أو أعوام على وفاسم : . بيما لا عدث ذلك بالنسبة لعظاء الرجال ، وأبطال الأمة والكتاب الصادقين الذين قلموا لهذه الأمة ثمرات عقولم : : بل إن عدداً من هوالاء الأعلام مات في السنوات الأخرة دون أن يُذكره أحد ، أو نشر نعيه في أعمدة مزوية في صفحات الوفيات 🕟 بينا مجد الممثلون والممثلات والمغنون والمغنيات : ﴿ بَلِّ وَالْرَاقِصُونَ وَالْرَاقِصَاتِ مَكَانًا عَرَيْضًا ۚ فَي الصَّفَّحَاتِ الأولى من صحافتنا (انظر وفاة يوسف وهبي وفائزة أحمد ) .

ولا يقف الأمر عند هذا . . بل إن هذه الصحافة تذهب إلى أبعد من ذلك حين تضع هالات عريضة ، وتيجاناً لامعة فوق رؤوس هولاء الذي لم يكن لم عمل إلا تقدم تلك العبارات الساخرة ، والكلبات المكشوفة في حوار هابط تقدم به صورة عاربة لا تتفق مع كرامة الأمة ، ولا مع حسن العلاقات بين أفرادها ، ولا مع قيمها الأساسية التي جاء مها القرآن الكرم والسنة المطهرة .

وإذا كانت هناك دعوة إلى تقدير القمم الشوامخ ، والعالقة من أبناء هذه الأمة . . فإن ذلك لا ينصرف نحو رجال الفن كما يسمومه عمال . . وإنما يتعمل ذلك بأولئك الأرار الذي قادوا هذه الأمة فى مجالات البطولة الحقة ، ومقاومة النفوذ الأجنبي . . وإسياء المثل العليا ، والتم الصحيحة .

ومنذ انطلقت هذه الصيحة فى انسمع إلا عن حلقات عن رقمدى أباظة . وكتابات عن بعرم التونسى ، وكابات عن نجيب الرعمانى ، أو إعادة الحياة إلى سيد درويش . . وأم كلاوم ، أو الاحتفال بعيد ميلاد محمد عبد الوهاب، أو إعادة تاريخ يوسف وهمى . . وما هكذا قورد الإبل . . وما هذه هى القضية .

إننا حين نعرض هذه القضية على مفاهم الإسلام نجد أن كلي هولاء لا يدخلون في باب القمم والشوامخ والهالقة عال . فقد كان هوالاء جونة من المهرجين والنافخين في أبواب التسلية والإضحاك والتسلية عفهرم المسرح والفن الوافد الذي حاولوا إعطاء لفظ القمامة ، ورفعوه فوق دور الهبادة ومجموع ليكون وسيلة من وسائل إخراج هذه الأمة من مفاهيمها الأصيلة ، ومن عقياسها الحقة إلى أجواء من الحلاع والتخدر أشبه عما محدثه المقار الذي يذهب بالوحي ، دون حاجة حقيقية إلى ذلك ، إلا أن يغفل الناس عن فهم واقعهم ، وحقيقة وجودهم.

إن فن الإضحاك ورد إلى بلادنا مع النفوذ الأجنبي . ثم نما نمواً غبر طبيعي معارضاً للفطرة والمأخلاق والقيم ، معلياً لطبقات الفناء والرقص والمثنيل والفن الهابط على نحو خادع ماكر .. تتحدث عبم الصحف صباحاً ومساء ، وفي مجلات عامة وخاصة . . كأبهم وحدهم البارزون والأعلام والقادة . . خي خلاع بهم شباينا وقلدهم ، وهم في الحقيقة بحملون من المقاهم ما لا يتفق مع جوهر الدين الحق . . فهم يدافعون عن وجودهم ه

ولقد أعطت الصحافة قدراً كبراً لأمثال سيد درويش ، وبدره التونسى على عمو لم يعط لشوق وحافظ إبراهيم . . ذلك لأن الهدف هو إعلاء شأن الفلكاور الثافه المتصل بالعامية وبالمشاعر الساذجة التي عرفها البشرية في طفولها وطبقام الدنيا . . بينا قدم الشعر الليغ والأدب الرفيع دوراً خطراً في رفع عقليات الأمم ومشاعرها إلى المعانى العليا والقيم الحقيقية .

الحقيقة التي لا شك فيها أننا يجب أن نفرق بين هذه الشخصيات المسوخة التي لا تعرف إلا تفاهات الإضحاك ، أو كلمات الغناء ، أو أساليب الغنيل الفاضح وبين البطولات الحقة في تاريخنا ، والقمم الشوامخ التي أعطت لأمها المكتبر والكتبر

هل يستوى الذين جاهدوا وضحوا وقالوا كلمة خالصة لله تعالى ، وقادوا الأمة إلى النصر والحق ، وعرضوا حيامهم الحاصة للمطر مع هولاء الذين يدخلون على أبنائنا أساليب من الحداع والتضليل والغنائة . . هولاء الذين غرجون أبناءنا من قم الآخلاق والكرامة ، ويلفتونهم نحو التفاهات ، وتحاولون تجريدهم من وجهتهم الحالصة لمعرفة معالى الأمور ومكارمها .

لا رب أن الأحب العربي المعاصر قد انحرف عن جادته حبن يتحدث عن مرسى حيل عزيز ، وحسين السيد ، وأحمد رابى ، وبيرم التونسى وتجاهل عشرات من الأعلام أمثال عبد العزيز جاويش ، وأمن الرافعي ، وأحد زكر باشا ، ومصطنى صادق الرافعي ، وفريد وجدى ، ومحب الدن

الحطب ، وكامل كيلاني . . هذا في مصر . . أما في العالم الإسلامي فهناك عشرات من أمثال شكيب أرسلان ، وعبد العزيز الثعالي ، وطاهر الجزائري ، وعبد الحميد بن باديس ، ومصطفى الغلاييبي ، وعلال الفاسي ، وهناك عشرات من الأعلام في مجال الأدب وحده . . وأمثالم في ميادن الفكر والاجماع ، كانوا من الأمثلة العالية في الكفاح من أجل حماية القرآن . واللغة العربية النصحى ، وتاريخ الإسلام، لم نجد من يتحدث اليوم عن طه حسن وما قدمه من سموم في هذه المحالات كلها . . كأنمـا كان مكلفاً بأن يفسد هذه القم حميعاً ، ثم يقال لنا : إنه من القمم الشوامخ . . إن قاعدة الرشيح للقمير الشوامخ لابدأن تكون متصلة بالعطاء الحقيقي آلذى قدمه هذا الرجل لدينه وأمته ولغته . . إن الذين يدافعون عن طه حسين اليوم هم الذين يدخلون ببرم التونسي ، ونجيب الريحاني ، ويوسف وهيي في قائمة القمم الشوامخ . . لأنهم يدافعون عن العاميات ، وعن نشر الفلكلور والأزجال ، والحواديت والحرافات والأساطير لهدف إفساد أديم الفكر الإسلامي . . والأدب العربي ، وتحكم هذه الجوانب الفاسدة في عقول شبابنا . . وهي جزء من تيار ظهر منذ سنوات بعيدة على أيدى المبشر ن والمستشرقين . . ومن ذلك كتاب لويس عوض الذي أخرجه أخبراً عن ( فقه اللغة العربية ) وهو كتاب مسموم تحاول أن بهدم حميع القم الحقيقية المتصلة بالبلاغة العربية، وإعجاز القرآن . . وهو يعاود الرويج لقضية خلق القرآن وغيرها . . بل إنه يذهب إلى أبعد من هذا حن يدعى بأن العرب جاءوا من القوقاز إلى الجزيرة العربية قبل ألف سنة من تاريخ المسيح ، وأن لغمهم لم تكن إلا من لغات القوقاز . . إذن فليس هناك لغة عربية خالصة . . وإنمــا هي فرع من اللغات الآرية . . يقول هذا لويس عوض ويدعيه معارضاً لسن الهجرات الَّى تبدأ من الصحراء إلى منابع الأنهار . . يدعى هذا وليس معه أي دليل علمي : : وإنمـا هي نصوص تمخطوطة من هنا وهناك في سبيل التدليل على هوى قائم في النفس :

ونحن نتساءل : لمماذا تحجب هذه الأسماء العظيمة من القمم الشوامخ الحقيقية ولا تقدم للشباب ليعرف حقيقة البطولة . : ولمماذا تتجاهلها الصحافة يها تهى جلده الأسماء من المضحكين والنافهين والذين عاشوا حياسم على موالد الفضلال ، والذين كانوا في الحقيقة عاملين على هدم كل قم الحمر والهدى والرشاد والرجولة في نفوس الأجيال . . والذين لم يقدموا لهذه الأرة إلا كل ما أواد النفوذ الأجنبي أن يذيعه من تفاهات مرى إلى أن ينحر ف هذا الفياب عن الجادة . . ومحيد عن الصواب ؟ ! .

يا قوم . ‹ إن القمم الشوامخ ، والعالفة في هذه الأمة شا مقاييس حقيقية و لا يمكن أن تلخص تحتها هذه الأسماء من الأكرام والتافهين والمصللين . . إن مقايبً مستمدة من مفهومنا الإسلامي الأصيل : . وليس من مقاييس التخريب والخور الثقافي

إن لدينا تفصيلات كثيرة في هذا المجال عن تاريخ هولاء الشوامخ الزافهين , ولكن القلم يعف عها .. والحر تكنيه الإشارة .

# الفصت لالعاشر

### خلفاء طه حسين وغلمان المستشرقين

### زكى نجبب محموة - توفيق الحكم - حسين فوزى

كان السؤال عن مخططات التغريبوالغزو الثقافي في هذه المرحلة لمواجهة حركة اليقظة الإسلامية ، وانكشاف مخططات الاستشراق والتبشير ، وافتضاح كل خيوط المؤامرة التي جند لهما عدد كبير من التغربيين بُقيادة ( المعلم ) طه حسن . . ثم تحطم كل هذه المخططات قبل رحيله . . والحقيقة أن النفوذ الأجنى قد غبر جلد طه حسن وحاول أن يقدم مخططأ جديداً بقيادات جديدة . . بعد أن هلك هذا التغريبي الكبير ، ووضح أمر ذلك و عدة خطوات اتخذت بسرعة لتغطية الفراغ . . منها عقد موتمر ثقافي مغلق في البكويت ضم مجموعة من أتباع الاستشراق والتغريب ، واليساريين ، وأتباع الفلسفة المـادية . . وكان على رأسهم ( زكمي نجيب محمود ) . . و ( محمد النويمي ) لمواجهة الموقف بعد وفاة ذلك الزعيم الصم الذي كان يمر في السنوات الأخبرة من حياته بمرحلة الاحتضار . ٥ وكذلك كلف المستشرق ( حاك بىرك ) بالطواف فى البلاد العربية ودول الإمارات لإلقاء محاضرات عن طه حسن في محاولة لاستعادة الثقة به بعد أن تحطمت تماماً نتيجة للأعاث الى كشَّفت دخيلته . . وخاصة ما كتبه شاكر ومحمد نجيب الهبيني ، وكاتب هذه السطور . . كذلك فقد حاولت جريدة الأهرام في فى عهد هبكل أن تجمع فى نطاقها مجموعة كبيرة من دعاة التغريب أمثال توفيق الحكم الذي وصف إسرائيل بأنها دولة متحضرة . . وحسن فوزى الذي تنكر لعروبته . ي واعتر بفرعونيته . . ورضي لنفسه أن يحمّل درجة الدكتوراة من جامعات العدو : . ونجيب محفوظ : . الذي عرف بتلمذته لزعيم التغريب . . وهي ما تزال تحتفظ بهم إلى اليوم بعد أن أضيف إليهم أنيس منصور ، ويوسف إدريس . وقد بدأ في السنوات الأخبرة أن الأضواء كلها قد ركزت تماماً على الدكتور زكى نجيب محمود كقائد لهذه الكتيبة التغريبية وقد مهد الدكتور لذلك بأن أعلن أنه أعاد النظر في التراث الإسلامي ( وأسماه العربي ) في محاولة لحداع البسطاء ، ولتغطية ماض طويل في الفكر المبادي كانت قمته كتابه المعروف ( خرافة الميتافزيقا ) أي بمعنى صريح الهام مفهوم الغيب الذي جاء به الإسلام بأنه خرافة . : وانكار كل ما سوى المحسوس ١ والمعقول . . متابعة في ذلك للمذهب الفلسني الذي اعتنقه طوال حياته مقلداً في ذلك فيلسوفاً أوربياً مادياً ملحداً ينكر الأديان المنزلة ، ويفاخر بأنه عثل مدرسته . . وفي طريق كسب الأنصار والتقرب إلى الشباب الواعي المثقف يتحدث الدكتور زكى نجيب محمودعن الإممان بالله :وعن الإممان باليوم الآخر ، وعن أعلام التراث الإسلامي : الغزالي وغيره . . وذلك كله محاولة لإلقاء حاجز بن المـاضي والحاضر . . وإحراز الثقة التي تمكنه من بث مفاهيمه وآرائه . . ونحن لا نتهم أحداً في عقيدته ، ولا نتعقب العورات ، ولا نلتقط ما تتكشف عنه السرائر من وراء الوعي . . ولكننا نقرر بداءة بأن المهج الذي يدعو إليه زكى نجيب محمود معارض لمفهوم الإسلام الصحيح من جوانب عديدة . . وخاصة بالنسبة لتلك القضية الكبرى التي يشرها فى كل كتاباته . . وهي مسألة العقل والعقلانية ، فالإسلام لا يعطى العقل هذا السلطان المطلق كله ، ولا يقر مثل هذا المعنى . . وإنحما برسم للعقل طريقاً كرعماً في ضوء الوحى . . والعقل في الإسلام مناط التكليف ٥ . ولكنه ليس حكماً على كل شيء : . ذلك لأن العقل أداة تصلح إذا صلح تكوينها . . وتفسد إذا فسد تكوينها . . وهي إن اهتدت بالوحي أضاءت وأشرقت علمها أنوار الفهم . . أما إذا اهتدت بالفكر البشرى . . فإنها تكون ممثابة أداة تبرير لكل شر ، ولكل أهواء النفس.

قالعقلانية بالمني الذي يدعو إليه زكى نجيب محمود . . نظرية مادية صرفة ، ومرفوضة تمساماً . . وإذا كان هو وجاعة المستشرقين والتغريبين يعترون من التراث بالجانب الحاص بالمعترلة . : فإن هذا الاعتراز لا ممثل إلا انحرافاً في مفاهم الفكر الإسلامي . . فالمعترلة خرجوا عن مفهوم الإسلام

والموقف نفسه يقفه الإسلام بالنسبة للدعاة إلى التصوف كمنطلق وحيد لفهم الحياة والأمور من خلال الحدس والروحانيات وحدها . . ولقد كان هوى زكى تجيب محمود في دراساته للتراث مع ذلك المفهوم العقلافي الذي انحرف عن مفهوم الإسلام الجامع ، والذي استمد مادته من الفلسفات اليوناية الواثلية المادية ، والإلحادية الإباحية التي غامت تصابها على الفكر الإسلامي ، ثم انقشعت تحت تأثير أضواء المفهوم القرآني الأصيل .

كذلك فإن مفهوم الدكتور زكى نجيب محمود للألوهية مفهوم ناقص

وقاصر لا ممثل مفهوم الإسلام ( على النحو الذى أورده فى مقاله فى الهلال ) . اقد مرت البشرية بمراحل كثيرة فى فهم الألوهية ناقصة ومنحرفة . . وجاء الإسلام بالمفهوم الجامع الحق . . فلم يعد هناك بجال لإعادة ترديد تلك المقاهم بعد مرور أربعة عشر قونا على نزول دعوة التوحيد الحالص

إن اللهى يقبله شباب الإسلام اليوم من الباحثين . . هو مفهوم الله الحق . . كله مفهوم الله الحق . . كله المشركون الله المشركون الله المشركون الله خالقاً ولا يومنون به مصرفاً للأمور كلها . . وقد جاء الإسلام ليكشف هذه الحقيقة وحلما ، ويدعو إلها وهى : (إسلام الوجه لله) .

أما مفهوم الإبمان بالله على النحو الذى كتب عنه الدكتور زكى نجيب عمود . . فهو مفهوم عرفه المشركون ولم يقبله مهم الإسلام . . ولعل من أكبر الحطأ عرض مفهوم أرسطو وأفلاطون فى الأله هية ، وعاولة تفسره تفهوم الإسلام . . مع أنه كان أبعد ما يكون عن ذلك . . . بل ان القرآن المكريم ححض كتبراً من مفاهم أرسطو وأفلاطون والفلسفات اليونانية والوثنية والعنوصية . . لنقصها وقصورها . . . وخاصة ما ادعاه هولاء من أن الله تبارك وتعالى يدىر ظهره الكون ولا يعلم الجزئيات . . وأن الحادة عوالية قادة على المناطقة أوسطو وأفلاطون المنافقة : إلى غير ذلك من تلك التفاهات : . بل إن مفاهم أوسطو وأفلاطون للألوهية تعنط أعدا المفهوم الألوهية الحقة ؟ ! ولقد كشف علما المسلمين منذ وقت بعيد فساد مفاهم الفكر البشرى ونقصه . . وكيف أنها منحرفة : . وكيف أن المسلمين مناطقة المنافقة على المنافقة عن المنافقة عن المنافقة عن المنافقة المنافقة عن المنافقة المنافقة عن المنافقة المنافقة عن المنافقة المنا

وإن هذا الكون ليس نخلداً ، ولا باقياً . . وان له سابة كما كانت له بداية . وأن الله تبارك وتعالى عمدك هذا الكون لحظة بعد لحظة ، ويدره ساعة بعد ساعة ، وأن كل ما يقوله الفلاسقة هراء :

والمسلمون يعلمون أن الدكتب المترلة حرفت وغيرت مفهوم الألوهية الحقة ( الله وب العالمين ) فنسبه البعض إلى أنفسهم وقالوا : إنه رب الجنود ، ورجم وحصم : . وقال الآخرون : بأن لله ولداً . . وكذبوا : « ما كان لله أن يتخذمن ولد سبحانه . . . »

وليس مفهوم الألوهية صحيحاً ولا كاملا إلا فى الإسلام وحده . . مفهوم إسلام الوجه لله : « إياك تعبد وإياك نستعن » .

والقد حاول الفكر البشرى أن تريف مفهوم الألوهية الحقة . . وأخطأت الماطنة ، المسادونية حين قالت : ( المهندس الأعظم ) وهناك انحر افات الباطنية ، والمادين ، والوجودين ، ودعاة وحدة الوجود والحلول والاتحاد على النحو الذي عرف عن كثيرين . . وهناك مفهوم الإسلام بوصفه ديناً لاهوتياً د والحقيقة أن المطلوب ليس إثبات وجود الله تبارك وتعالى . . ولحن المطلوب معرفة حقيقة هذا الوجود ، . بعيداً عن هذه المفاهم المنحوفة ، ويستديم الإيمان بالله تبارك وتعالى . . الإيمان بشريعته .

ولكن الدكتور زكى تجيب محمود لا يلبث أن ينقص من شأن هذه الشريعة ويصفها بأنها قاصرة وجمافية للعصر ، ويطالب بتخطبا في سبيل تحقيق المعاصرة . . . وهو يقبل بالحضارة الغربية كما كان يقبل مها سلفه طه حسن (حلوها ومرها . . وما يحمد مها وما يعاب) فما عرف عنه أنه

دعا المسلمين إلى أخذ العلوم مثلا دون أسلوب العيش . : ولكنه يلحو إلى شيء غريب . . هو أن المسلمين ليس لم فلسفة حياة . . وهو ادعاء باطل وظالم . . فكيف مكن أن يقال لأصحاب القرآن الذي وضع مهجاً للمياة والمحتمع غاية في الإحكام . . حربته الشعوب والأمم ألف عام . . فأقام لما حياة الرحمة والعدل والإخاء البشرى : : كيف بمكن أن يقال لهذه الأمَّة : إنها لا تمتلك مهج حياة . . وكيف يقبل وهو العقلاني الحصيف هذا المهج الذي يعيشه الغرب : : سواء الغرب الليعرالي : : أم المـــاركــــي ، في ذلك الحضم العفن الفاسد المتآكل من الشهوات والإباحيات ، والانحر اف والتحلل والغربة بشهادة كتاب الغرب والشرق على السواء : . وكيف يغضى وهو الأمين على الكلمة عن أزمة الحضارة وأزمة الإنسان الغربي . . وقد قرأ عشرات من الكتابات آخرها ما كتبه ( سلجوستين ) ودمغ به حضارة الغرب التي يكبرها زكى تجيب محمود ، وحسن فوزَّى ، وتوفيق الحكم .. ويشدون بها : . ويغوصون بأقلامهم فى تلك الحمم من الدماء والعفن والفساد . . وهم يقولون " لا إله إلا الله " على الأقل وراثة ، و برون كيف يقدم الإسلام ذلك المنهج الذِّي الطاهر : : الأخلاق الكريم : . الذي يرفع من قامر الإنسان . . وكيف محق لأمة تحمل لواء القرآن ( أَلَف مليون مسلم ) أن تتخلى عن رسالتها في تبليغ كلمة الله الحق إلى العالمين ، وتنصهر في بوتقة الأممية والحضارة المنهارة التي تمر بآخر مراحلها . وهلُّ من الأمانة أن يدعون أمهم إلى هذا وهم روادها . . والرائد لا يكذب أهله ولا يغشها. . إن مسئولية القلم وريادة الفكر هي أضخم المسئوليات عند الله تبارك وتعالى يوم الحساب .. وقد كان أولى بهم حميعاً أنْ يصدقوا أمهم النصح ، ويدعونها إلى أن تقيم حضارة الإسلام مجددة في إطار " لا إله إلا الله" والأخلاق والرحمة والإخاء الإنساني ، وأن يلتمسوا أسلوب العيش الإسلامي ليقدموا للبشرية نموذجاً جديداً تقيأً تتطلع إليه النفوس والأرواح اليوم بعد أن عم الفساد البلاد الغربية كلها، أن الغرب بتطلع إلى ضوء جديد ... ولن يكون غير الإسلام..وسوف يدمغهم التاريخ بأنهم كانوار واداًغير موتمنين على الأمانة ، وسوف تكتب أسماؤهم في على الذين عجزوا عن أن يقولوا كلمة الحق،وأن ينصحوا لأمهم وهم الذين عاشوا حياة الغرب ، وعرفوا فساد مناهجه وأساليب حياته ، وعرفوا آن هذه الأمة الكرعة على الله أعز من أن تسمعنى فى أتون الشهوات وأن تلمر بأيدى أبنائها ودعائها الذن تلمع أسماوهم ، وتحديم الناس شهرتهم . إن الدكتور زكى نجيب محمود قد أشطأ الطريق حتن فهم البرات الإسلامي ذلك الفهم الذى جعله يكرم أمثال ( ابن الراوندى ) . ( ومزدك ) ، (ومانى ) ، (والحلاج) ، (الباطنية ) ، (والشعوبية ) ، (إخوان الصفا) ، وتلاميذهم . . كذلك فهو مؤمن مجموعة من المسلمات الحاطئة من عصارة مفاهم الذكر البشرى الوثنى المادى . . فضلا عن أن إعمانه بالعلم والعقل وحدهما بيها مفهومه عن الإسلام يتسم يقصور شديد عن المفهوم الجامع

وإنى لأسأل الدكتور زكى تجب محمود : هل يؤمن بالوحى ؟ . . . هذا هو مقطع المفاصلة بيننا وبينه : . وإذا كان يؤمن به . . فإذا لم بعلن فساد مبح كتابه ( خرافة الميتافيزيقا ) ، ولماذا لا يؤمن بهذا الوحى الذى جاء به الترآن شريعة ومهج حياة : . وإذا كان الدكتور زكى تجيب محمود قد تراجع عن ( خوافة الميتافيزيقا ) وغيرها من آرائه : . أليس من الشجاعة أن يعلن ذلك صراحة حى يستطيع أن يكسب إلى صفة بعض الناس.

إن محاولة اقتماد مكان طه حسن اليوم هو أمر مضيع . . فقد انهى ذلك العهد وصما الناس ، وخطت حركة اليقظة الإسلامية خطوات واسعة . . فكشفت عن فساد تلك النظريات والأطروحات الزائفة التى قلمها الآباء العتاة الذين كانوا يستقبلون أبناها فى الجامعات الأوربية وهم من البهود أمثال مرجليوث ، ودور كام وغيره .

أما قول الدكتور زكى نجب عمود : إن الثقافة الإسلامية في المضر المباسى قد اغترفت ثقافات الدنيا بغير حساب . . فهو قول باطل . . لقد وقفت الثقافة الإسلامية موقف التحليل والغربلة لكل ما ترجم ، وأخذت منه ما وجدته صالحاً ومطابقاً لمفهوم التوحيد الخالص . . أما ما عدا ذلك . ن فقد رفضته وشفت عليه حرباً عنيقة ، وأخرجت دعاته من طريق الفكر الإسلامي فأطلقت عليه امم ( المشاؤون المسلمون ) إعلاناً لتبعيم المشافئ الونانيين . . ولم تقبل مبهم ما جاءوا به . . وأعلن المسلمون أن مهج اليونان أرمج العنوصية الشرق ( . كلاهما باطل وأن للإسلام مهجا خاصا مستقلا

#### زكى نجيب محمود

### القائد الجديد لكتيبة التغريب بعد سلفه الراحل طه حسين

كان لابد بعد أن رحل الدكتور طه حسن زعم التغريب الأصيل من تعين خليفة له . . فوقع الاعتيار على الصيد الثمن . . وكأن هذا الصيد الثمن يتمثل فى الدكتور زكى نجيب محمود كخليفة الصم الذى هلك . . . وما لبث أن انكشف أمره كا انكشف أمر سلفه من قبل أمام حقائق الإسلام وأباطيل الغرب .

# الفصل الحادى عشر

### سقوط مذهب الوجودية

جرى التساؤل حول نظرية الوجودية بعد أن هلك سارتر . . وما هى وما هى الآثار الى تركمها على جبن الأدب العربى والفكر الإسلامى ؟ . .

والواقع أن نظرية الوجودية قد نفقت قبل هلاك سارتر بوقت طويل . . وإن حاول هذا الشي أن عد من عمرها بانياته في السنوات الأخرة إلى الشيوعية واحتضانه لقضايا الصيبونية . . : إذ هو نصف بهودى كما كان يطلق عليه عباس العقاد . . لأن أمه بهودية . . وقد خدع بعض البلهاء من المصريمن أعدوا له زيارة ليحصلوا منه على تصريح غدم القضية الفلسطينية بعد أن أنقلوه إلى خيام اللاجنين في غزة . . فأ أن غادرها حي كشف عن هويته المهبونية المهودية وأعطى الماركسيين الذين احتفاوا به درساً كشف عن عاليهم هم . ومكره هو واللين رافقوه . . ومع هذه اللطمة القاسية فإن كتاباً عمليين وعزباً ما زالوا يذكرون سارتر ، ويتحدثون عنه ، ويشيدون عمليين و ويشيدون عنه ، ويشيدون علم . ويشيدون أما على فترة طويلة أعواناً . . وكانت كتب سارتر تظهر في باديس بالفرنسية في وقت واحد . : ورعا نلم بعض الكتاب عن تبعيتهم السارتر ، وأحسوا أنهم أعطأوا الطريق بعد أن قرأوا ما كتبه ( جاك بعرك ) مثلاحي قال :

( إن سارتر عقل كبر ٪ . ولكنه مع الأسف يفتقر إلى الذكاء السياسي • : وليس من الضرورى أن يكون العقل الكبر عقلا سياسياً ٠ . ولكن المشكلة عندسارتر أنه بريد أن يكون سياسياً فها مجابه من التيارات اليسارية . « ومها الشيوعية بنوع من العقد النفسية « ومن المؤسف أن سارتر الذي يبني معظ فلسفته على فهم الآخر لا يفهم الآخر ولا نحس به . . لم يستطع سارتر أن يتغلب على ما أحيط به من الدعاية والتضليل الصبيونى . . فاعتمر إسرائيل ( صبيحة ) : . وقلب القصة فاعتبر إسرائيل ( مدعى علمها ) . . الدعاية الصهيونية بلغت أن يقلب الحقيقة التاريخية فى أوربا كلها . . إمم ينفون أن يكون الوجود الصهيونى استعاراً ) .

ويردد كثير من أنصار سارتر فشل سارتر ، وكيف تبخرت مفاهيمه التي ضلات الشباب الغرقي رحاً من الرمن ، وكيف انقشع بريق اسمه ، فظهرت الوجودية فلسفة القرضى والانحلال ، وكيف هوجمت فلسفة سارتر من كلتا النزعتين : الرأحمالية والشيوعية ، ورفضوا مفهومه عن الحرية ووصفوها بأنها حرية فوضوية . ومن محاول سارتر أن يتقرب إلى الشيوعيين وتراجع عن كثير من آراك السابقة :

و فى مصر تقدم عبد الرحمن بدوىبر سالة دكتوراه عن (الزمان الوجو دى) ورأس الحفل الدكتور طه حسين واشترك مع المستشرق الألمانى بول كر اوس وأعلن طه حسين أن عبد الرحمن بدوى أول فيلسوف وجو دى مصرى ، وقد قدم بدوى الفكر الوجو دى وترجم كل المصطلحات الوجو دية الشاقة وترجم كتاب سارتر الضخم : ( الوجو د والعدم ) .

ولم يلبث عبد الرحمن بدوى أن اختنى وطوته الموجة التى تطوى كل المذاهب الضالة والمنحرفة ، وكشف الفكر الإسلامى عن أصالته فى أنه يرفض كل ما ليس متصلا بقيمه الأساسية مهما بدا يوماً وله بريق أخاذ .

لقد كانت فلسفة سارتر شوماً عليه : : فقد أضفت عليه ظلا مظلماً ما زال بلاحقه . .

وقد كان عبد الرحمن بدوى قبل سارتر تابعاً لقلسفات الباطنية والمحوسية

. . عيبا وبرد إليا الروح ، ويقدم شخصيات قلقة في تاريخ الإسلام ،
ويشيد بأمثال الرواندى والحلاج وغرهما من الزنادقة ، . وإلى جانب ذلك
فقد قدم في الفلسفة الإسلامية الجانب الصوفي المتصليرحدة الوجود والحلول،
وأشاد بالسهروردى وابن عرى وابن سبمن : ، تلك الشخصيات الفسالة
التي عمل أستاذه الأول ( ماسنيون ) على إحيائها ، . وكان طه حسن هو
صاحب الدعوة إلها في الأدب المرفى منذ أعاد انبعاث (إخوان الصفا) وكما

مقط الفكر الباطنى سقطالفكر الوجودى وانهارت تلك الصروح على رووس أصحابها (أفن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضو ان حمر أمن أسس بنيانه على شفا جرف هار فانهار به فى نار جهم) .

وإذا كان الأدب الغربي قد عرف وجوديه كبركجارد ، وكامي ، وسارتر . . فإن ذلك كله مستمد من أصول أصيلة فيه تقوم على فكرة الحطيئة المسيحة : . أما في الفكر الإسلامي فإن محاولة زكى نجيب محمود عن المنطق الوضعي ، وفوَّاد زكريا عن الفلسفة الماركسية ، وعبد الرحمن بدوي عن الفلسفة الوجودية هي محاولات ضالة باطلة سرعان ما لفظها الفكر الإسلامي صاحب الصرح الشامخ القائم على فكرة التوحيد الحالص ، والإخاء الإنساني والعدل والرحمة . . وقد ذابت محاولات إحياء الفلسفة الصوفية التي قام بها ( ماسينون ) أربعت عاماً بإحياء الحلاج . . لأن المسلمين عرفوا طريقهم إلى التوحيد الحالص : : فقد أسقطت حركة اليقظة محاولات إحياء الفلسفة ، والتصوف الفلسني ، والكلام ، والاعتزال ، وجعلته ركاماً حين أحيت ( المسج القرآني ) الأصيل حيث بدت كل محاولات الفلاسفة الإسلاميين المعاصرين . . وكأنَّها مقدمات موقوتة انطوت صفحتها حين برز نور المفهوم القرآنى : مفهوم أهل السنة والجماعة على نفس النسق الذي واجه المشائن القدامي أمثال ابن سينا والفاراني . : وقد تكشفت نزعهما إلى الباطنية الاسماعيلية فى الأخبر بعد أن خدع سما الكثيرون ، وحين يتنادى باسمه اليوم بعض غلمان المستشرقين فإن الأمر لا مخدَّع أحداً . . ذلك أن الحقائق التي تكشفت فردت بعض كبار الكتاب عمّا خلعهم به البريق الحاطف ...يقول أنيس منصور: (منالضروري أن تفلت من جاذبية شخص كبير لتبجد نفسك ومعه حريتك . . لقد وقعنا في غلطة حين تأثرنا بأستاذنا عبد الرحمن بدوي . . كثيراً ثما رآه كان رؤيته هو . . والذي وجده شاقاً كان مشكلته هو . . . . والذي أحبه كان مزاجه هو . . ولكن في السنوات الأخرة عاودت قراءة الفلسفة من ينابيعها التي أفزعنا منها عبد الرحمن بدوى فلم أجدها كذلك).

وهكذا تبين أن هذه الهالة كانت باطلة ٢٠ بل إن أنيس منصور يبشرنا بأن سارتر عندما مات قال على فراش الموت : لا شيء : : كل شيء عدم ، ويستطرد أنيس منصور قائلا : سارتر النيكوف الوجودى الملحد
كانت آخر كالته لا شيء . . أي لا فائدة من أي شيء . . فهو يرى أن
الوجود والعدم لها نفس القوة . . ولها نفس المعي . . فهي كالليل والنهار
لا يضعملان ، ولا تعرف على أي شيء أجاب سارتر لآخر مرة بكلمة
لا شيء . . لا فائدة . . لا معني . . لا هدف . . كل شيء عدم . . أو كل
وجود عدم . . أو كل موجود معدوم . .

#### مجلة أكتوبر ٨/ ٥/ ١٩٨٠

وهكذا يندم أنيس منصور على أنه تابع هذا الفكر الضال أكثر منعشرين عاماً من عمره قضاها في تحسن هذا الفكر وزخرفته وتقديمه إلى الشباب في عشر ات من الكتب التي طبع مها مئات من الألوف لتخلعهم عن الحقيقة ولنزيف لهم الواقع ولتردهم عن النهم الأصيل ، عناما كتب مقالاته عن رحلته إلى الأراضي المقدسة ، وكان عليه أن يعلن انسحابه من كل هذه المفاهيم والعقائد ، وأن يصحح موقفة أمام قرائه خلال هذه السنوات الطويلة . : واليوم يصف فلسفة الوجودية بأنها فلسفة المقابر . . لأن سارتر تحدث عن الموت والدمار والحراب ، والوحدة والقلق والفزع ، والحوف والغثيان والعدم ، والتصقت كل هذه المعانى السوداء في قلمه وفي خياله : ؛ هناك وجودية مليحدة عن سارتر وكامى وهيدجر وواسيرز وأونامونو به ووجودية موُّمنة عند جابريل مارسيل ، وبرديانف ، وجاك مارتيان : . وكان حقاً على أنيس منصور أن يقرأ الفكر الإسلامي الأصيل ويعرف زيف الوجودية جملة بمفهوم الانطلاق من انضوابط والحدود والقم الى رسمها الدين الحق ، وأن يعلم أن نظرية الوجودية كما جاء مها سارتر إنما كانت تمثل تحدياً خاصاً مو بالشعب الفرنسي بعد سقوطه في قبضة ألمانيا إبان الحرب . . هذا السقوط الذي كشف كما قال زعيمه ( بيتان ) عن الهياره الأخلاقي العاصف . . و لما كانت الصهيونية العالمية هي الى صنعت هذا بالثورة الفرنسية فإمها قدمت سارتر على جميع أجهز " الأعلام والدعاية لتفتح صفحة أشد عنهاً من الاسهيار الحلمي والاجهاعي .. تلك التي صنعتها فلسفة سارتر بظهور جماعات الوجودين الذين تشكلوا فى الغرف المظلمة ، والحوارى الضيقة وتحت أسطح العمارات

لهارسوا أسوأ صور الجنس ، ويعلنوا احتقارهم للمجتمع . . ومنهم نشأت بذرة (الهبية) التي تع الآن العالم كله .

ولقد كان أخطر ما فى الدعوة الوجودية إنكار الله تبارك وتعالى ،
والسخرية بالأديان . . واعتبار الإعان بالله عائقاً كبراً عن حرية الإنسان ،
وأن أثر التعالم الربانية على الإنسان جد خطر . . لأنه يضيع عليه فرصة
المتم بالأهواء ، والتمرغ فى الشهوات . . فالوجودى لا يوسمن وجود الله
(تبارك وتعالى) ولا يومن بنظام خلتى يسود على الإنسانية . . الإنسان عندم
حر ومسئول ألمام نفسه فحسب . لا أمام الله . : وهكذا نجد سارتر يدعو

ولقد جاء سارتر إلى مصر تر افقه سيمون دى بوفوار ، الى قالت لنساء مصر فى صراحة تامة : نحن نريد أن نحطي (قوامة ) الرجل و دعت إلى حياة زوجية محررة من (العقد الشرعى) كحيائها هى مع سارتر . ولقد كشفت إحدى المرافقات لسارتر خلال رحلته إلى مصر فى الفترة الأخيرة خفايا كثيرة فى هذه الزيارة اللمينة . فأشارت إلى أن ( رفيق ) سارتر وسيمون كان رجلا بهودياً ( كلود لانزمان ) وهو الذى وجه الزيارة على النحو الذى كان رجلا بهودياً ( كلود لانزمان ) وهو الذى وجه الزيارة على النحو الذى أراحته الصهيونية : وقد أشارت إلى أن كتاب اليسار استقبلوا سارتر بتقدير بالغ كان موضع دهشته هو أساساً . وذلك مثلا حن كتب أحد الشيوعيس مقالا عنوانه (سارتر ضمير العصر) وكان سارتر يتسامل بعدها : ( أنا ضمير العصر كله ؟ ! . . أنا لست حى ضمير نفسى ) ثم يطلب ضاحكاً من لانزمان المتحمل عنه بعض هذه الألقاب !

وتقول الكاتبة: (لقد سمع ورأى .. ولكنه لم يتأثر قيد أنملة ما سمع ورأى)،
لقد كان استقبالنا لسارتر أشبه عظاهرة . : وكان كلامنا معه أشبه
بالصدى في وادمهمجور . : إلا أن الصيونية كانت أذكى منا وأكثر دقة
في قيادته إلى أهدافها .. فقد دست ( كلو دلانزمان) يفكره الصيوفي المغلف
بطبقة مزيفة من الفكر التقدى للتضليل . : دسته على سيمون في وقت كان
فيه سارتر يتأرجح بن وجوديته والشيوعية . . فاستطاعت سيمون بتأثير
من ( لانزمان ) أن تسوق سارتر إلى أن غرج عن قاعدته ويسر ورامعا
منوماً أو كالمنوم . . فانهر ما قدم إليه فرة . . قبل أن يعود إلى قواعده

مالماً . . وقد رأينا كيف كان لانزمان يقف فى الفلل وراء سارتر فى كل زياراته ليسمعه صوت ( هرتر ل ) واضحاً مجلجلا وهو بهمس به إليه .

كان هذا فى مارس عام ۱۹۲۷ وفى نوفىر من نفس العام اكتملت الصورة .. فقد منحت إسرائيل شهادة الدكتوراه الفخرية لسارتر فى سفارة إسرائيل بباريس محضور عدد من المثقفين الفرنسيين على رأسهم سبعون و فرانسواز جرو وزيرة الثقافة الفرنسية ، وأذاع التليفزيون الفرنسي كلمة معارتر الى قال فها :

( إن قبولى لهذه الدرجة العلمية التي أتشرف سها له مدلول سياسي . : فهذا القبول يعمر عن الصداقة التي أحملها لإسرائيل منذ نشأتها ) .

مدا سارتر الذي كتب ( المسألة الهودية ) وهو الذي زار إسرائيل وأشاد هما ، وهو الذي شارك في المظاهرات ، ووقع على البيانات الموبدة لإسرائيل.. وقد قبل سارتر الدكتوراه الفخرية من الجامعة العبرية ، وهو الذي رفض من قبل كل الجوائز الى أهديت له بما فها جائزة نوبل.

للمجمع وكان سارتر قد قام بزيارته لإسرائيل قبل حرب عام ١٩٦٧ بيضمة شهور : . وما لبت نفر الحرب بعد عودته إلى فرنسا أن بلت في الأفق في ما يو عام ١٩٦٧ فسارع سارتر وجموعة من المثقفين الفرنسين الآخرين إلى اصدار بيان في تأييد إسرائيل التي سيسمرها العرب . . ولكن إسرائيل بدأت الهجوم ، واحتلت من الأرض ، وقتلت من العرب ، ودعرت . . فلم يراجع سارتر نفسه ، ولم يعدل موقفه إلا بعد أن اشتعل أوار النضال الفلسطيني بعد الهزيمة ، وامتدت نبر انهالي بعض العواصم الأوربية . .

وبعد فلقد سقط فكر سارتر قبل أن يذهب : . لأن دعوته هي نوع من موج من موج على الرمن الرمن من هوى النفس . . ولكن الرمن الرمن يتحول ، والفكرة التي تكون اليوم استجابة لوضع معن : . فإنها سرعان ما تسقط مع تحولات الرمن والبيئات . . ولذلك فإن الوجودية لم تستطع أن تكون مذهباً قاماً أو مستمراً . . وهكذا كل الأيدلوجيات البشرية التي صنعها الفلاسفة . . وظنوا أنهم قد استطاعوا حل مشاكل عصرهم . . ذلك أن هناك مهجاً واحداً : هو الذي يستطيع أن محل مشاكل الإنسان في كل المصور والبيئات . . ذلك هو مهج اقد الحق (لاإله إلا الله) .

# الفصي الثانى عشر

### المؤامرة على الفصحى لغة القرآن

#### لويس عوض

ما ترال المؤامرة على الفصحي لفة القرآن مستمرة منذ قدم النفوذ الأجنى إلى العالم الإسلامي وحاول السيطرة عليه ومنذ ذلك الوقت ما ترال المعاول تضرب في جدار اللغة العربية بهدف إدخال اللغة العربية إلى المتاحف كما مخطت اللغات اليونانية والسريانية والفرعونية وعشرات من اللغات ، ولكن هبات فإن اللغة العربية الفصحى خالدة باقية لأنها تحمل على جناحها آيات القرآن الكرم التي لا ترول .

هذه الموامرة تلبس في بعض حلقاتها ومراحلها ثوب البحث العلمي وتحاول أن تعتمد على بعض النصوص التي وردت في كتابات الباحثين المسلمين في فترة من الفترات التي غلبت فيها الفلسفة اليونانية وتأثر بها بعض العلماء أو بعض الشعراء على النحو الذي تراه في كتابات المعترلة عن قصة خلق القرآن على النحو الذي كتبه القاضي عبد الجبار أو من تأثر بالمفاهم اليونانية الفلسفية من الشعراء أمثال أبي العلاء المعرى، ثم نجيء اليوم بعض الباحثين ليستخدم هذه النصوص في الغض من شأن اللمة العربية أو الادعاء علمها بدعاوى مختلفة براد بها نقاصها و نقاص شرفها في حمل آيات القرآن المعالمين.

ونحن نعرف أن قضية القلسفة اليونانية وترحمها إلى اللغة العربية وتأثير آما ليست قضية مستقلة ، وإنما هي موجة من موجات هذا القكر قد واجهها العلماء المسلمون بالرد الواضح الذي زيف هذه الآثار التي ليسها بعض أقلام الفلاسفة أو الكتاب أو الشعراء . وقد كان واضحاً وضوحاً لا شك فيه أن علوم فقه اللغة والنحو والتاريخ 
قد نشأت و رعرعت وتكامل مفهومها الإسلامى قبل رحمة الآثار اليونانية 
وهي علوم عربية أصيلة ، لم تتأثر بالفكر اليوناني وإنحا الذي تأثر هو علم 
الكلام والبلاغة وهي تأثرات لم تستمر كثيراً ، فإن المحاولات التي حاول 
بعض الباحثين التأثير بها على المضامين العربية قد لفظها اللغة والآداب العربية 
كما بلفظ الجسد القوى الجسم العرب ، ولذلك فإنه سرعان ما ارتفعت صبحة 
الأصالة التي محرت الفكر الإسلامي كله من هذه التأثيرات و برز مفهوم 
السنة الجامعة الذي استصفى وصهر في أعماقه كل إنجابيات فرق المعترلة 
والشيعة والحوارج ، ولم تبتي هذه الكتابات لا مثابة وثائق تارنجية ولكن 
التغريب والاستشراق عاول أن يعيد هذه القضايا الجزئية خارجة عن إطارها 
في المحركة العامة بين الفلسفات اليونانية وبين أصالة الإسلام التي ردت كل 
الي جرت حولها أعمات كثيرة وانهي ألمركة بالى مفهوم أهل السنة وهي 
أن القرآن كلام الله غير علوق .

وإن كتابات أمثال القاضى عبد الجبار فى هذا المعنى ليست إلاجر م من هذه القضية إلى انهت والتى كانت تمثل تلك المحاولات التى حاولها قدامة بن جعفر فى البلاغة أو الفارانى وابن سينا فى الفلسفة أو ابن عربى والحلاج ، والسهروردى فى التصوف ووحدة الوجود ، كل هذا رده الفكر الإسلامى الأصيل وكشف زيفه وتأثره بالفلسفات اليونانية وقد تعالت هذه الصبيحة إلى تحوير الفكر الإسلامى من آثار الإغريق والمحوسية وغيرها فى عشرات من الدراسات والأمحاث التى قطعت معها جهيزة قول كل شعوبى فى القدم والحديث ،

#### تاريخ متصل في الطعن على اللغة :

ومن هنا فإن هذه المحاولة التي يقدمها الدكتور لويس عوض في كتابه ؛ (مقدمة في فقه اللغة العربية) ليست إلا حلقة جديدة من حلقات حربه المتصلة للغة العربية الفصحى التي بدأها منذ ظهور ديوانه (بلوتولاند) الذي طبعه عام 198۷ وأعلن فيه الحرب على الفصيحي وما يتصل بذلك من دعوته إلى الهامية وكسر عامو د الشعر ، وقد ادعى من قبل أن استخدام العامية سيودى 
بعد قرنمن إلى رحمة القرآن إلى العامية ، وقد أراد الدكتور لويس عوض 
يعد قرنمن إلى رحمة القرآن إلى العامية ، وقد أراد الدكتور لويس عوض 
كتابه الجديد الدخول إلى هذا الموضوع بأسلوب جديد ومن ذلك دعاوى 
إلى الجزيرة العربية وقد ادعى هذه الدعوى المعارضة لطبائع الأسياء ولمختلف 
صور الهجرات التى ترى أن المهاجرين غرجون من الأرض الجافة إلى 
الأرض الحصبة ، وأن الصحيح الذى ثبت أن الجزيرة العربية هى الى 
كانت منزحاً لهجرات كثيرة مها إلى خارجها ، ولكن الدكتور لويس 
عوض يعارض كل نواميس الكون والحضارة من أجل أن يصل إلى غرض 
بعيد المدى هو الادعاء بأن اللغة العربية ليست إلا فرعاً من فروع الشجرة 
الى خرجت مها المصوعة الهنية الأوربية وأن هناك من الأداة ما يشهر 
إلى وجود علاقة بن العربية وبن القوطية والجرمانية القدعة .

وبدلا من أن يقال : إن اللغة العربية قد دخلت إلها عشرات أو منات الكات من اللغات الأجنية بجىء الدكتور لويس عوض ليعلن هذا الرأى الحطير الذي لم يقدم له أى دليل علمي أو تاريخي أو حيى جرد افتراض افترضه باحث قبله فهو محاول إلقاء هذه الشبة على نحو غريب لم يعهده البحث في العلماء الذين يقدمون بين يدى أعامهم بالوثائق والأسانيد ويقول في جرأة غريبة :

(وقد انسيت من أعاثى إلى أن اللغة العربية هي إحدى فروع الشجرة التي خرجت مها اللغات الهندية الأوربية ) ، ثم يصل بعد أن يعتبر اللغات اليونانية فرعاً من هذه الشجرة ، واللغات العامية فرعاً تنحر ، إلى القول : فالأمر إذن يتجاوز أن يكون جرد اقتباس اللغة العربية لمات الألفاظ أو آلاف الألفاظ من اللغات الهندية الأوربية الهيطة بها كاليونانية واللاتينية والهندية وأكثرها من ألفاظ الحضارة كما كان يظن يعض فقهاء اللغة ، لأن اللغة كغيرها من اللغات السامية ليست في صلها وسمها الأصلى إلا تطوراً طبيعياً من نفس الجذور التي تخرجت منها السنسكريتية وإرانية الزند واليونانية واللاتينية وإغراقة الخيوانات

والنباتات مشتركة فى الجذور يشتبه فى أن هذا النواتر ليس نتيجة للتأثر والتأثر وإنما نتيجة لوحدة فى الأصول .

ولا ريب أن هذه النظرية مرفوضةأساساً لأنها لا تقوم على أى دايل علمى ولا سند واضح وأبها ليست سوى فرضية تحيطها كلمات الاحمال المغرض الذى يطوى من ورائه غرضاً مبيناً وهدفاً مقصوداً لا غرج عن الحط الذى سار عليه الدكتور منذ مطالم حياته .

ولقد ترددت محاولات الدكتور لويس عوض بمنامتعاض اللغة العربية والغض من قدرها أو محاكمها إلى مهج علم اللغات الغربي الذي وضع تحت ضوء تطور اللغات الأوربية بعد انفصالها عن اللاتينية وتحولها من لهجات محلية إلى لغات ، هذه الظاهرة التي تختلف فها عن اللغة العربية التي حماها القرآن من التحول إلى لغة تاريخية كما تطمح أهواء الاستشراق ، وكما جرت المحاولات المتعددة لإعلاء العاميات العربية للقضاء علىها دون جدوى إن محاولة إخضاع اللغة العربية لعلم اللغات الأوربي هي محاولة فاسدة ومضللة ، وإذا كان الدكتور لويس عوض محاول أن يغض من شأن العرب واللغة العربية لأنها من نتاج الألف الأولى قبل الميلاد وقد سبقها أمم وحضارات كآشور ، وبابل ، والبطالسة ، ويونان ، ونملكة سبأ ، ومعن ، وفينيقيا فأن هي الآن هذه الأم كلها من العرب الذين خلد ملكهم باللغة العربية الى اتحذها القرآن الكريم أداة له وهي اللغة التي لم يقل العرب والمسلمون يوماً بأنها مقدسة وإنمـا كرمها نزول القرآن بها وأعطاها هذه المنزة ، التي تعلو فها وتختلف عن اللغات التي نزلت مها التوراة (العبرانية) والإنجيل (الإرامية) وهى لغات انطوت وانتهت بالرغم من محاولة الصهيونية إحياء لغة جديدة عبرية تختلف عن لغة التوراة .

والدكتور لويس عوض يعرف كيف سيطرت اللغة العربية بفضل حملها رسالة القرآن على اللغات المختلفة التي كانت تعيش في هذه المنطقة كالإرامية والقبطية وغيرها ، وكيف قطع القرآن الامتداد التاريخي في هذه المنطقة بين ألف سنة من حكم الرومان والفراعنة وبين ظهور الإسلام ، وكيف أنبت وثنية فارس والهند والرومان عن هذه المنطقة العربية هذا الانقطاع التارنجي الذي تحدث عنه المورخون المنصفون غير ذوى الأغراض والأهواء .

والدكتور لويس عوض يعرف أن هذه (السامية) المدعاة هي زيف من الريف ، وأما ليست حقيقة تاريخية ، وإنما هي من مبتكرات أحد المترفض إلى القيام المرفقة والمعافقة من مبتكرات أحد أصابه المحقيقين وخاصة إسماعيل من إراهم وأبناءه وأحفاده وإضافة ذلك كله إلى مصدر عالممامي من كله إلى مصدر عالممامي من التوراة التي كتبها البود بأيديم وليست التوراة الحقيقية المزلة على سيدنا موسى عليه السلام وذلك بهدف إشراك الهود مع العرب في هذه الأمجاد بيماً لا بوجد للهود أي اتصال بإنشاء هذه الخجاد

ذلك أن (الإراهيمية الحنيفية) هي أم هذه الحضارة الحقيقية و لما كان مطمح البودهو طمس هذه الحقيقة ققد ابتكر شلوسر هذه الدعوى (السامية) اعتماداً على ما جاء في التوراة المكتوبة بأقلام الأحبار في بابل ، بينا لم يرد هذا المصطلح مطلقاً في كتابات العرب والمسلمين على مدى التاريخ وهذا (شلوسر ) الذي اتكاً عليه الدكتور لويس عوض في دعواه وهو موضع الشهة نتيجة لحذه الحطة الواضخة الهدف

وقد برز هذا المحى فى ظل تقسيم مستحدث ظهر فى أوريا أبان استعلاء برعة العنصرية الأوربية التى قسمت العالم إلى ساميين وآريين لتضع العرب والمسلمين فى قائمة موازية للمنس الآرى غير أن المحاولة التى رمت إلى بروبج مصطلح السامية فى دراسات اللغات فى الجامعات إنما كان برى إلى حجب الإراهيمية الحنيفة الأم الحقيقية للعرب والعربية وهى محاولة ماكرة خطيرة تهدف إلى نسبة أمجاد التاريخ الإسلامى إلى اسم قدم لا يعرف التاريخ له مصدراً واضحاً أو صحيحاً وهو السامية .

والغربيون يعرفون أن التوراة التي فى أينك الناس اليوم هى تيوراة مكتوبة بأيدى الأحبار ، وقد تطور الفكر الاستشراق مرحلة أخرى هى التى يقلمها لنا اليوم الدكتور لويس عوض بدعواه أن اللغة العربية فرع من شجرة واحدة مع اللغات اليونانية . يقول الدكتور لويس عوض : ( الفضية التي حاولك طرحها وإنباتها في هذا الكتاب هي أن صلب اللغة العربية ذاته كان من نفس الشجرة التي تفرعت منها المحموعة المثنية الأوربية حتى قبل هجرة العرب من موطهم التوقازى إلى شبه الجزرة التي تحمل الآن اسمهم وبالتالى فإن ما نجده من عناصر غير هندية أوربية هو الدخيل وليس صلب الأصلاب ) .

وهذه مغالطة واضحة وادعاء باطل لا دليل له ، عرمى إلى ما ذكره الدكتور لويس عوض بعد ذلك بقايل وهو الغض من شأن مكانة اللغة العربة ، والقول : بأنها واحدة من اللغات التي ترلت بها الكب المقدسة من ناحية وأن ما يقال عن إعجاز القرآن لا يعدو أن يكون في صرف الله قلوب العرب عن عاولة الإيان عمله وهو ما كان يقول به فريق من المعتر أقوب العرب عن عاولة الإيان عمله وهو ما كان يقول به فريق من المعتر أجل ذلك ركز على كتاب القاضي عبد الجبار . وقد النقط الدكتور ومن أجل ذلك ركز على كتاب القاضي عبد الجبار . وقد النقط الدكتور الويس عوض بعض عبارات من كتب فقه اللغة ( المزهر الحيوطي ، والخصائص لا بن حيى ) ليشر با الشهات حول إعجاز القرآن ، وهاجج الدكتور لويس عوض ما أسماه للطرف الإحساس بشرف اللغة العربية نظرهم إلى شيء غس ينبني أن تنزه عنه اللغة أو عورة ينبغي — الاعتذار عها .

ولا سدف من هذا التقول غير الإلحاح بالإشارة إلى إزالة مكانة اللغة المربية ( بوصفها لقة القرآن ) وعاولة هلم مكانيًا بالنقل من الكتب بعض النموس المبتورة التي تؤيد وجهة نظره ، أو الاستعانة برأى القائلين بخان القرارة التي قلم اللغة العربية أو مكانيًا لأن هذه مكانة تشرك فيام حمل اللغات التي ترك بها رسالات الأنبياء عليم الصلاة والسلام أن وغن نعرف أن القاضي عبد الجيار ومفاهيمه كلها داخلة في دائرة الفلسفة اليوانية وأنها تقلل من فكرة تقبل الألفاظ المستعارة من اللغات الأخرى ، ولقد كان المسلمون على خطة تختلف بل وتتعارض مع رأى القاضي عبد الجيار ، فقد كافحوا هذا التلخل وصنعوا الألفاظ العربية لكل المقاهم التي قدمها العلوم المترحة ، وكشفوا عن أن هذه الألفاظ الأعجمية الملاعاة في القرآن ( مثل سندس واسترق وسعيل) هي كلات عربية الأصل

بل أن الدكتور لويس عوض بريد أن يعلى من شأن القاضى عبد الجار على الإمام الشافعى صاحب الصبحة الأولى فى رد المسلمين عن الفكر اليونانى المستمد من علم الأصنام ، ويعترض على قول الإمام فى : إنه يقرر أنه حيها عبد لفظين متشاجين فى اللغة العربية وفى لغة أجنبية ، أن اللغة الأجنبية هى التى أخذت من العربية وليس المكس لأن الناقص يأخذ من الكامل ويشكك الدكتور لويس عوض فى رأى الإمام الشافعى بأن لسان العرب أوسم الألسنة مذهباً وأكره ما ألفاظاً ويقول : إن هذا الموقف ينسب إلى العرب ولغتهم عراقة ليست لم دلالها بين الحضارات القدعة .

وفى ثنايا البحث يدس الدكتور لويس عوض كثيراً من السعوم فهو
يعتمد على كتاب (الحوارج والشيعة ) ليوليوس فلهاوزن فى الوصول إلى
القول : بأن القول بشرف اللغة العربية هو مصدر الحلاف الذى نتجت
الله في الحوارج والشيعة ، وأن دعاة السيادة العربية هم الذين كانوا
المشوبيون فقد حرصوا على أثابتيتوا أن القرآن قد داخلته ألفاظ أعجمية ،
أما الشعوبيون فقد حرصوا على أن بثيتوا أن القرآن قد داخلته ألفاظ أعجمية
عديدة ولا شك أن هذا ادعاء غير صحيح ، فإن نظرية الموالى التي ركز
علها لم تكن على هذا النحو الذي ضخمه المستشرقون ، أن أبناء الأتلفار
المفتوحة كانوا أشد اعترازاً بالقرآن وباللغة العربية من أهلها العرب وأن
الأمور لم تكن على هذا النحو من أنحاء الخلاف بين الحاكمين العرب في عهد
الامور لم تكن على هذا النحو من أنحاء الحلاف بين الحاكمين العرب في عهد
الدولة الأمورة والمحكومين من كافة المسلمين .

#### علياء لا رجال دين :

كذلك فقد أخطأ الدكتور لويس عوض عندما وصف الحكومة بأنها حكومة ( تيوقراطية ) على نحوو الحكومة الدينية التي عرفتها أوربا ، وهذا النوع لم يعرفه العالم الإسلام ولا يقره مفهوم الإسلام الصحيح فليس في الإسلام أساساً رجل دين وإنما هناك عالم دين لا يعدو مكانه في توجيه الجاكم والنصح له :

و بحاول الدكتور لويس عوض أن يقدم نصاً من رسالة الغفران للمعرى بسخر فيه من أن اللغة العربية هي لغة الجنة ، وأن آدم كان يتكلمها فى الجنة فلها نزل إلى الأرض تكلم بالسريانية ، ونحن نعرف أن المعرى كان من ضحايا الفلسفة اليونانية وأنه تردد كثيراً بين هذه المفاهيم الزائفة .

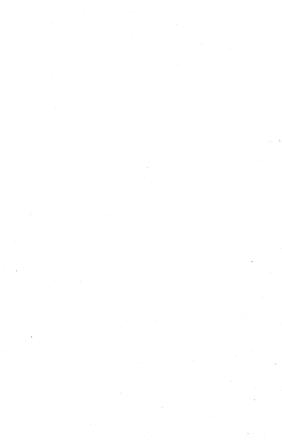
ولا ريب أن فكرة خلق القرآن هذه فكرة دخيلة على الفكر الإسلامي ، وأن هناك من كان يقول بخلق التوراة ، وإنها جاءت مع سموم الفكر اليوناني وقد صفت حركة اليقظة الإسلامية هذه المفاهيم حميعاً ولقد كان مفهوم أهل السنة والجاعة الذي قال به الإمام أحمد بن حنبل : إن القرآن كلام الله غبر مخلوق ، ولم يقل : بقدم القرآن ، وإن المفهوم العقلاني المطلق الذي ذهب إليه المعنزلة لم يكن مفهوم الإسلام الصحيح وهذا ما صححه من بعد ظهور الإمام الأشعرى ومن العيب الذى وقع فيه الدكتور لويس عوض ومُن قبله الدِكتور زُكي نجيب محمود ، هو التقاط ( شهات ) من خلال يعركة طويلة استمرت قرنن كاملين لطرحها من جديد اليوم وبليلة الأفكار بها ولقد كان حقاً على الباحثين المنصفين أن يتحدثوا عن هذه القضايا في إطار عصرها وأن يكشفوا الحقيقة التي انتهت إلىها وهي سقوط مذهب الشعوبية كاملا واستصفاء السنة الجامعة لكل ما هو إنجابي من هذه المذاهب والفرق وليعلم هوالاء إن محاولة إعادة بث هذه الشهات من جديد للليل من شأن القرآن أو اللغة العربية هو عمل مكشوف مفضوح قد تنبه إليه المثقفون المسلمون فلم يعد نخدعهم وأنه لمن المؤسف حقآ أن يعتمد الدكتور لويس عوض في إثارة هذه القضية الكبرى على مصدر غربي مشبوه هو ( شلوسر ) ومصدر إسلامي له وجهة نظر جزئية هو القاضي عبد الجبار فى إثارة مثل هذه القضايا وما أظن هذه الإثارات ببالغه شيئاً ولن تحدث من الدوى والإثارة ما أحدثته كتابات طه حسن على عبد الرازق من قبل ، فقد مضى ذلك العهد وانقضى مذاهب الاستشراق و دعاواه وتساقطت أهواؤه وسمومه فلم يعد مخدع سها أحد .

# البابُ الثاني كتساب العصسر

الفصل الأول : جيل الرواد.

الفصل الشانى : كتاب لبنان المسارون .

الفصل الثالث : الفن والمسرح. الفصل الرابع : دعاة التغريب.



# الفص<sup>ل</sup> الأول جيسل الدواد

- ١ ــ رفاعة الطهطاوي .
  - ٧ -- لطني السيد .
  - ٣ على عبد الرازق .
    - ٤ أمن الحولى .
    - ٥ حسين فوزي .
- عباس محمود العقاد .
   عمد حسين هيكل .
  - ٨ ــ طه حسين .

#### رفاعة الطهطاوى

كان رفاعة الطهطاوى إمام البعثة المدنية التى أوفدها محمد على إلى باريس عام ١٨٢٦ وهو تلميذ حسن العطار ، وخريج الأزهر الذي أمضى مست سنوات فى باريس وشهد الثورة الفرنسية عام ١٨٣٠ وتعلم الفرنسية ، وكانت له أعمال نافعة بعد عودته مثل إنشاء مدرسة الألسن ، وتولى رئاسة تحرير الوقائع المصرية عام ١٨٤٧ ، كما رأس مجلة روضة المدارس — عام ١٨٧٠ م.

وله كتاباه الحطير ان :

نخليص الإبريز في تلخيص بابرز .

مناهج الألباب المصرية فى مناهج الآداب العصرية .

ودعوية برفاعة الطهطاوى لها عوامل إيجابية وعوامل سلبية ، فلا شلك أن الدور الذي قام به وأصحابه وتلاميذه في ترحمة الفكر البطبى الغربي كان عملا نافطاً لا شلك فيه ولمكن بجموعة آرائه لم تكن الفكرة الإسلامية فها واصحة بل ربما شاجاً لون من الإقليمية من ناحية أخرى ذلك أن محمد على كان قد حمل في هذه الفترة لواء الإقليمية المصرية في مواجهة الدولة العمانية ، كما كان للفرنسين الذن خرجوا من بعد الحملة الفرنسية مهزومين من مصر ، وقد عادوا مرة أخرى موازرين له في بناء الدولة ، أبعد الأثر في ذلك الاتجاه المضطرب الذي عرف به لو فاعاداً الذي الذي عرف به

إن رفاعة لم يستطع أن يتعمق الفكر الغربي ولم يتبين انحرافه وفساده ، فقد خدع إذ ظن أنه هوالذكر الإسلامي مترحمًا، وهو كذلك من بعض جوانبه ( وربما فى القانون الذى أخذه نابليون من مذهب مألك) ولكن الغربيين أخضموه لأوهامهم وأدخلوا إليه إياحة الربا والزنا ، فكانت نظرة رفاعة لهذا مضطربة أو مهومة ، أو لم يستطع أن يستبين الفوارق العميقة بين الشريعة الإسلامية وبن قانون نابليون

ولذلك فقد وقع في أعطاء كثيرة مها تنازلاته بالنسبة المهجة العامية على حساب القصحي ، وعبارة حب الوطن من الإعبان ( وكان الوطن في مفهوم الإسلام) هو الوطن الإسلامي كله وليس مصر وحدها ، كذلك فقد كانت ترحماته للفكر الغربي مطلقة وكان يجب أن تحاط بسياج واضح من التعريف والتحذير ، ومعرفة الوجهة وبالفروق الواضح بينه وبين الفكر الإسلامي . بل لقد ذهب رفاعة إلى أبعد من ذلك حين ترجم كتاباً عن مصر الفرعونية وحاول أن يوالف عن مصر قبل الفتح الإسلامي . وقد عرفت له كتابات وقصائد وقد امتلات عشاعر الفخر بأبجاد قلماء المصريين ، ولا ندري لماذا ضيق رفاعة النظرة الإسلامية الوجة في ذلك الوقت إلا إرضاء لحمد على الذي كان على خلاف مع الدولة العائمة ، أو رعما إرضاء لأساتذته من مستشرق فرضا وبذلك يكون من أوائل من تأثر عميج الاستشراق.

وقد كانت هذه الدعوى التي حمل لوامها مقدمة لما قام به ( عمد عنان جلال ) من رحمة القبيمها الفرنسية إلى العامية المصرية ، وظهور السوريين مرحمي القصص الفرنسية الجنسية و روز طابع العامية المصرية عناملاً بااقصص مرحمي القصص الفرنسية الجنسية و حافظ على مفهوم الترحمة الأصيل أن نوعيته وأسلوبه ، ولكن الفؤد الأجنبي استطاع استخدام هذه الحيوط المدقيقة لتحريك دعوته وتنسية فكركه النفريبية ، في اللموة إلى العامية ، وإلى استغلال وفاعة في إبراز ما يسمونه عظمة الحضارة الغربية ، ثم تر دت حركة العامية فيا يعد على نحو خطر بدعوة ولكوكس ، ولطي السيد ولكن حركة الباروق كانت عاملا هاماً في المودة إلى الأصالة ثم جاء كامل كيلاني ، والهراوى ، والرافعي حاة القصيحي في السنوات الطهطاوى والأفغاني ، فقد كان الأفغاني داعية الوحلة الإسلامية وإحياء الطهطاوى والأفغاني ، فقد كان الأفغاني داعية الوحلة الإسلامية وإحياء

القرآن كمبح حياة ونظام مجتمع ، وكان منادياً بالتنظيات السياسية : من نياية وجمهورية في نطاق الإسلام ، أما رفاعة فإن الأمر عنتلف وهناك فارق بعيد وليس هناك أي خيط محكن أن يقال : أنه بربط بنن رفاعة والأفغاني إلا الضدية ، فهذه دعوة إسلامية خالصة وهذه إقليمية علمانية ، أما رفاعة فهو أستاذ للطبي السيد ، وطه حسين ، وسلامة موسى . : نعم ، إن تنبيه الذهن الذي قام به رفاعة الطبيطاري لم يكن نحو الأصالة ولكن كان نحو التبعد المحق المنافق ولكن كان نحو المجاوز طريق محمد عبده وأسلوبه في الإصلاح إلى التغريب الواضح الصريع، من الحق أن يجاوز طريق حمد عبده وأسلوبه في الإصلاح إلى التغريب الواضح الصريع، من الحق أن يكون طريق رفاعة هو طريق سعد زغلول أو طريق لطبي السيد

لقداستطاع التغريبيون والمماركسيون اتخاذ رفاعة قنطرة إلى دعواهم المضللة تحت اسم التقامية والعصرية والعلانية ولكن الواقع أن رفاعة لم يكن مفكراً أصيلا إلا في بعض المحالات القرعية كالتعلم والترحة ، أما كمفكر فقد كانت نظريته العامة مشوبة روح الانبار بالغرب.

### لطني السيد

### (التغريب)

يسمونه أستاذ الجيل : ذلك الجيل الذى كونه كرومر واختاره لمرأس تحربر صحافة التغريب ( الجريدة ) الذى كان لسان حزب الأمة : حزب التبعية الفكرية والسياسية للنفوذ الأجنى ، دعا لطنى السيد إلى أمور :

أولا : إقامة الوطنية على أساس المنفعة والمصلحة والنفكر تفكراً مادياً . نرع صفة القداسة فى الوطنية التى حاول مصطفى كامل أن يغرسها فى قلوب الناشئة والمواطنين والنظر إلى الوطن نظرة مادية خالصة .

ثانياً : تأييد الاتجاه البريطاني الذي حمل له من بعد سعد زغلول وزير المعارف وهو عدم تعليم العلوم باللغة العربية وتعليمها باللغات الأجنبية تحجة اشتباه مصالح الأمة ومعاملاتها مع الأجانب وضعف التلاميذ في اللغة الإنجلزية :

ثالثاً : مقاومة تعليم سواد الأمة ومعارضة الاتجاه إلى المجانية وذلك حى بمكن المحافظة على وجود طبقة معينة تحكم البلاد وهم تأييد للاتجاه الاستمارى :

رابعاً : تمجيد مزايا السياسة البريطانية ومدح كرومر واعتباره رجلا من أعظم الرجال ليس له ند يضارعه فى عظائم الأعمال ، ومحاسنه المحتل والدعوة إلى التعقيل .

خامساً : معارضة النحوتين إلى العروبة وإلى الوحدة الإسلامية الحركة التى قامت لمعاونة طرايلس الغرب عندما احتلبها إيطاليا عام 1911 م: سلاماً : موامرة خطة وليكوكس فى تمصير اللغة العربية والتقرب من العامية والتقليل من أهمية اللغة العربية القصحى : وقد كانت دعوة لطنى السيد تمهيداً النظام السياسي الذي حكم بعد الحرب العالمية الأولى والذي تمثل في حزب الوفد من ناحية وفي حزب الخرار اللستورين يممي أن هذه الأحراب كانت تتحرك في دارة الولاء النفرذ الأجنبي ، ودون الاختلاف معه أو معارضته في الأمر الأول وهو يقاء الاحتلال مع التبعية الكاملة الشكر اللير الى الغربي وكان سعد زغلول من أكبر زعماء مذا الاتجاه الذي صنعه كروم . وقد قام حزب الأمة على الإتجلابين ووقف موقف المهادنة مع الإنجليز وتحول إلى العمل السياسي بعد الحرب تحت أسماء جديدة فكان وريث لورة عام ١٩١٩ م .

. . .

وعلى طريق حياة لطبي السيد كان عمله الذي طالمـــا ردده مورخوه وهو مترحات أرسطو التي ترحت من الفرنسية :

(الأخلاق - السياسة - المكون والفساد).

وهي منسوبة إليه ولكنه ليس هو مترحمها في الحقيقة وإنما قام بترحمها قسم الرحمة في دار الكتب المصرية ( ويشهد بذلك أحد مدرى دار الكنب الأسناد أحمدعابدن)(١) .

كذلك فقد كان حامياً وحاضناً لدعوة التغريب التي نمت في الجامعة المصرية وفي كلية الآداب بالذات وقد عاش مدافعاً عن الدكتور طه حسن كلما تعرض للخطر . وقد استصرت كراهيته للعالم الإسلامي وللدعوة ألمي العروبة ما بني من حياته وأقام على مفهوم الأقليمية المصرية .

. . .

أصدر نيابة عن حزب الأمة ( جريدة الجريدة ) جريدة تنطق بلسان مصر ومتحررة تماماً من المفهوم الإسلام العربي الجامع ، والقصة معروقة » فقد دعا كرومر بعد ظهور الحزب الوطني إلى الالتقاء بعريطانيا في منتصف

<sup>(1)</sup> هذا الكثف من ترحة كتب بارتلمي سائت حيلار الفرنسية الى وصفها كل فراتها بالتعقيد يسخس كلام الدكور طة حسين الذي وصف الحل السهد بأنه لبس له نظير في الكتابة و الترجمة قال ، وازيم أبه لبس بين المصريين وغير المصريين من يستطيع أن يجد له نظيرا في هذه الرجوء اللائة كاتباً ومفكراً أو مترجماً).

الطريق وحم لحزب الأمة مبلغاً ضعنماً من المال وكانت الجريدة إحدى الدعامتين اللين أقام عليهما كرومر نفوذه فى مصر ( سعد زغلول فى نظارة المعارف ) ولطنى السيد فى الجريدة

وقد قدم هذه النظرية الاستعارية التغريبية فى الجويدة من عام ( ١٩٠٧ – ١٩١٥ ١٩١٤ م) ولم يضف إلها شيئاً من بعد حتى ساية حياته ١٩١٥ – ١٩٩٠ بالرغم من التغيرات الحطيرة التى حدثت شيلال حربين عالمينين وهى فترة تقل قليلاعن خسين عاماً ولقد كانت أيدلوجيته هذه هى النظام الذى حكم مصر بعد الحرب الأولى مباشرة حتى سقطت الحزبية السياسية بحركة الجيش عام ١٩٥٧ ،

> قال عبد الحميد الكاتب في حديث مع لطني السيد في أو اخر أبامه هل ما زلم تعارضون فكرة الوحدة العربية ؟

قال لطق السيد : أنت لست طبعاً مصرياً ، لو كنت يا بي مصرياً لما أضعت وقمى وأضعت تفكيرك ومجهودك فى الكلام فى موضوع قضيت على فكرته الضارة منذأن كتبت ستأوعشرين مقالة موضوعها :

### (أقيموا الأسوار حول مصر )

و عدات فها من اللبناني والسورى اللذين كان بدعوان إلها .

ثم قال : لقد ماتت الفكرة بعد أن كاد خطرها يتسرب إلى عفول بعض المصريين ،حاولت أن أناقشه وأحاوره وأذكره أن الفكرة قائمة في أذهان بعض السياسين والمفكرين ، والمفكرين الذين قابلتهم ، فلا يصدق ، أولا يريد أن يصدق، ويرى أن لكل شيءتفسوا غير الاقتناع بفكرهالوحدةالمربية.

اولا بريد ان بصداق، وبرى ان لكل شيء تفسيرا غير الاقتناع بفكره الوحدة الدرية. قال : ولم يكن لطني السيدوحاده في هذا الانجاه فقد كان تلميذه طه حسن وإلى حد ما تلميذه الثانى : اللكتور هيكل قريبين من هذا الانجاه : وقد وصف الأستاذ عباس (حافظ لطني السيد أستاذ الجيل) بأنه رجل متحدلتى ، ضيق الاطلاع ، علاه الغرور .

ولا بزال شباب العاصمة الأدباء يتضاحكون من قولة التي فضحنا بها فى تقديم الشاعر الهندى طاغور فقد كان بجب أن يقول شيئاً وهو مدير الجامعة وهو مدير الجامعة المصرية فماذا قال قال : إن طاغور مزيج من عمر ابن الحطاب وتولستوى ، وهى كلمة أقل ما فيها من الدلالة أنه لا يعرف تولستوى ولا عمر بن الحطاب ، ولاطاغور إذ ليس في العالم ثلاثة رجال بيمم من المسافة أبعد تما بين هولاء الثلاثة المختلفين في نزعة الفكر وطبيعة العمل وتركيب المزاج وسأله بعض الأدباء المتخابش عن (نيشة) قبل سنوات فلم يشأ أن يظهر الجهل به وأبت له الحذائقة إلا أن يقول شيئاً فقال : آه نيشة : إنه رجل متصوف ، إنه رجل عب المكال وكانت عفرية الأدباء به في تلك الآونة بالفة لأن الذي يقول في أي نواس فلا رضى الله عنه ونفعنا بكر اماته أنه كان من أولياء الله الصالحين لا يم عن جهل

أما ضيق اطلاعه فالدليل عليه بسيط حاسم كهذا الدليل الذي لا لجاج فيه ، فإن لطني السيد قد ترجم كتاب الأخلاق لأرسطو فاسألوه أبن مقلمة وهو على ذلك الكتاب ليس فيه إلا ترجمة المقلمة الفرنسية مع أن تقديم أرسطو إلى العربية ألزم وأليق بنا من تقديمه إلى الفرنسية أما إن هذه المقلمة غير لازمة فلا ، وأما أن كتابها فوق طاقة الأستاذ الفيلسوف وفوق مقدور اطلاعه فذلك هو التعليل الوحيد المعقول ويزيده عجزاً في عجز ، أنه قضى في ترجمة الكتاب خس سنوات أو ستاً فلم تكفه هذه المدة لاستيعاب بعض الملومات التي يدارى با ذلك النقص المعيب (ولم يكن قد ظهر بعد أنه لم يرجم الكتاب وإنما وضع اسمه عليه).

مضى زمان كانت الحذلقة فيه مع قليل من البروباجندا هي غاية الفلسفة وغاية الشهرة وكان أستاذنا الفيلسوف يتحذلق وكان ينطق اسم كرومر ( كرومبر ) وكان مراسل وادى النيل يسأله : هل أثم موفدون في مهمة سياسية فلا نجيبه الأستاذ قبل أن يلخمه بما فتح الله عليه من العلم الواسع

أتمنى مهمة دبلوماطيعة أو مهمة بوليطيقية ومن كان يعرف ذلك فباقد كيف لا يكون فيلسوفاً. ولا نذكر ما كتبه فيلسوفنا عن شكسبر فقد ضحك منه حتى الطلبة الذين يدرسون روايات شكسير فى المدارس الثانوية وغاية علمه أنه واحد من المقتين الذين يضجعون على كراسيم فى أمان واسترخاء ثم پنتون فى الأكوان والأمم والرجال وهم أضعف ما يكون الإنسان عن عمل عمل ، أو رأى يسلم من الحيال والاضطراب لم يفلح فى مجلة الشرائع ، ولا فى النيابة ، ولا فى المحاماة ، ولا فى الجريدة ، التى أنفقوا عليها ثمانين ألف جنيه ولا فى الوفد ولا فى المكتبة الملكية ولا فى الجامعة المصرية .

(كوكب الشرق – ٣١ يوليو عام ١٩٢٨)

يعد لطنى السيد أول من ضرب وحدة الفكر الإسلامي العربي وفرقه إلى تيارين ، قومى وديني وسارت الأحراب المصرية المنبثقة من حزب الأمة على نفس الطريق الذي رسمه كرومر ونفذه لطني السيد ، حتى عام ١٩١٤ ثم حمل لواءه سعد زغلول بعد الثورة المصرية ، واستطاع هذا الاتجاه أن يسيطر بعد الاستقلال وأن يمتلك نفوذ الحكم والسيطرة السياسية بيبها وقف الاتجاه الآخر على الأرض الشعبية وبرز من خلال مؤسسات الجمعيات والأزهر والصحف والكتب ،وكانت كراهة لطني السيد للعالمين ، العربي والإسلاى ومعارضته للانضهام إلى أحدهما وإلحاحهحتى وفاته على الاقليمية المصرية من أبرز معالم حياته وكانت الجريدة ممثلة لهذا الاتجاه ( فالجريدة شركة يرأسها محمو دسليان باشا) متعاونة مع المحتل وهي جريدة تنطق بلسان مصر ، لا تميل إلى تركياً ولا إلى بريطانيا ويعني هذا أنها من صنع بريطانيا والقصة معروفة فقد دعا كرومر بعد ظهور الحزب الوطني (مصطني كامل) إلى الالتقاء بعريطانيا في منتصف الطريق وقدم لطني السيد من (١٩٠٧ – ١٩١٤) ف الجريدة نظرية كاملة للتفاهم مع الاستعار ، قوامها دعوته إلى قصر التعليم على أبناء السراة ، هذا وقد كانت الوزارات التي اشترك فها جميعها تتسم بطابع واحد فهي وزارات انقلاب ضد النستور ( الذي كتب لطني السيد مقالات مطولة يطالب به) والبر لمان والحريات العامة، والباحث في حياة لطني السبد ليس بوسعه أن يتجاهل ذلك التناقض ، كيف يشترك داعية الدستور فى وزارات عبثت بالدستور وصادرت الحرية ، ولقد بدا لطني السيد مدفعاً عن الحرية ، وانتهى به الأمر وزيراً في وزارات الانقلاب والإرهاب ،

وحزب الأمة الذى كان عمله بالجريدة يقوم على الإقطاعين أصحاب المصالح الحقيقية : وكان يرى أن السلطة القعلة هى المتمد الريطانى ويقف موقف المهادئة مع الاحتلال ، وكان من حزب الأمة المعلنين مهادنة سلطات الاحتلال فضلا عن أنه مرجمات أرسطو هى منسوبة إليه وليس هو مرجمها في الحقيقة وإنما قام برجمها قسم الرجمة في دار الكتب المصرية ومن أبرز المواقف المؤسفة في حياة لطني السيد زيارته لقلسطين المحتلة وحضور افتتاح الجامعة الصهيونية فوق جبل صهيون

### لطفي السيد ! ( فصل من كتاب بناء الأسرة القرآنية ) :

ثلاثة محاور فكرية :

١ – الدعوة إلى القومية المصرية .

٢ -- الدعوة إلىمذهب الحريين .

٣ – اللحوة إلى مذهب التعقيل .

ا حجاء لطنى السيد بفكرة الجامعة المصرية لنحل محل فكرة الجامعة الإسلامية التحل على فكرة الجامعة الإسلامية التي عاشت مصر لها ورأت فها عزها ومجدها بل عز الإسلام ومجده ومن المعروف أن دولة الحلافة العمانية كانت تحسل لواء الدعوة إلى الجامعة الإسلامية ووحدة الشعوب الإسلامية ، فيجاء لطنى السيد بفكرة القومية كما بشرت بها النظات الماسونية ، بالمحافف ما اجتمعت عليه اتجاهات المواطنين المصريين ليخوض في تركيا وليعلن الحرب عليها متضامتاً مع القوى الاستمارية الغربية المتآمرة على تفتيت دولة الحلاقة ، هذا في الوقت الذي يجم فيه العدو البريطاني على صدر مصر غضماً كل شيء فها الأمره وبهيه عاملاً فها بسلاح التفرقة تحت مدثه المعروف ( فرق تسد ) .

ووقف لطنى السيد معاونا الزعم مصطنى كامل فى موقعه ضد الاحتلال وما كان برى اليه بإخراج إنجلترا دولياً لأن مصر بمقتضى معاهدة لندن عام ١٨٤٠ م ، كانت داخلة فى نطاق دولة الحلاقة العبانية ولكن أستاذ الجيل لم برض هذه السياسة وذهب يشنع علها بدعوى القومية المصرية ليقدم للاستعار أكبر فائدة بفصل مصرعن مصدر القوة الوحيدة التى تستمده ومن نسبها الإسلامى وعلاقها بدولة الحلافة .

 ٢ – بالنسبة لمذهب الحريين يدعو إلىحرية التعلم والقضاء والحطابة والصحافة ولمكن فى ظل الاستعباد والاستعار فهو المسئول عن صحيفة الجسريدة التى أنشئت برأسمال مصرى مختلط من مسيو فلان والخواجة اندراوس ، وأحمد فتحى زغلول وغر هؤلاء من أصحاب المصالح في الوجود الاستمارى الذين وصفهم كرومر بأهم أصدقاء راضين عن الاحتلال وأصدار هذه الجريدة كان إرهاصاً لتكوين حزب الأمة لمناهضة الشعور الوطنى في جريد في الله المواء والمؤيد ، فكان بهذا أول حزب شكل بوحى الاستمار وصنع على عينه وبالمدعوة إلى الحرية الاجماعية كان لطبي السيد أول من أدخل نظام الاختلاط بالجامعة ، يقول دكتور عبد اللطيف حزه : ( في غفلة من الرجعين والمحافظين على الحلق والتقاليد قبلت الجامعة المتيات المصريات طالبات مها مع الطلبة وحرص لطبي السيد ومؤيدوه على الانتار هره هذه المسألة في الصحف عي يضعوا الحكومة والرأى الماماً ماماً ما الأمر الواقع .

٣ أما مذهب التعقيل فقد وصفه دكتور حزه بقوله: ( عندى أن
القصد من حركة التعقيل إنما هو إعادة النظر فى الإصلاح المصرى على
أساس جديد هو العقل من ناحية ، والمنفعة الذاتية لمصر وحدها من ناحية
أخرى .

وهذا كلام يم عن جهل بالتعقيل فى المهج الإسلامى ، فالعقل المسلم
عقل موسن مسهدى فى نظره و محثه بالوحى يخلاف التعقيل فى المهج
الهرفى الذى يدن به لطنى السيد ، فالعقل الأوربي وثن يعبد من دون القه
وهو عقل جهول مغرور تجاوز حدود عمله فى عالم الشهادة المادى إلى عالم
الفيب وما بعد الطبيعة ، إن الدعوة إلى القلسفة العقلية دعوة بهودية خبيثة
ترى إلى إحلال العقل محل الدن نقلها هولاء الميشرون من تراث الفلسفة
الغربية لهدم الإسلام، أما مسألة المنقمة الذاتية لمصر من وراء هذه الدعوى
غالواقع يكلبها فلم تجن مصر طوال قرن استغرقته الأنظمة التي قامت قرنا

### على عبد الرازق

#### ( التغريب )

( قد یکون الحلاص من العامة <sub>توا</sub>حة وفراقها سروراً ، ولکها علی ذلك جدرة بأن تودع بكلمة ، فرب أذى مفارق وهو جدير بأن تنبعه كلمة وناع ) :

إن الشيخ على عبد الرازق لم يترك وسيلة من وسائل انتزاع المثقة من القارئ لإثاره إلا اصطنعها حتى لا تظن أن قارئاً يثق بشيء مما يقول ، فهو الأزهرى الذي بهاجم الأزهر ويكتب عنه تحت عنوان : ( على أطلال الجامع الأزهر ) ، فيقول : إن السنن الأخرة دمرت ما شيدت أبدى البناة والمصر بن و زعت عن هيكله ما استوعته الأيام من معلق البركة ونفحات القدس والجلال ، فيا عجباً هذا البناء الشامخ كيف يتصدع ، وما تصدع البناء ولكن لأن الرجل أحطأ فتعر ، فهو لا برى في الأزهر شيئاً باقياً ، وهو المنكر لعامته المفارق لها في احتقار شديد بمقال ينشره في السياسة و رسله من باريس على النحو الذي ذكر نا

ولا يتوقف الشبخ على عبد الرازق عند هذا الحد بل يذهب إلى أبعد من ذلك عندًا وشططاً فيكتب فى يوم مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم من كل عام مقالا فى جريدة السياسة فيه سخرية ونحز وقد واجهه السيد محب الدين الحطيب فى الردعليه (الفتح –سبتمبر عام ١٩٢٧م) فقال :

كتب على عبد الرازق فى يوم ذكرى المولد النبوى الشريف مقالة فى جريدة أعداء الدين الإسلامى ، تطاول فها على المقام المحمدى الاسمى ، فاستعرض بزعمه حياة صاحب الرسالة صلى الله عليه وسلم وأخذ يبحث فها عن وجوه العظمة ومعانها فلم تبصر عيناه العظمة أثراً لافى حكم محمد صلى الله عليه وسلم ونفاذ كلمته في أصحابه ، ولا في معانى العلم كما يقهمها هذا الكاتب ولا باعتبار ما للإسلام من أثر على هذه الأرض مما أحدثه عمد صلى القدعلية وسلم بين أهلها من انقلاب اجماعي أو سياسي أو تهذيبي أو مدنى ، كل ما براه الشرق والغرب من عظمة الإسلام الرحم ونبيه صلى القحلية وسلم الكرم لم تقشعه عينا على عبد الرازق لأن عينيه لا تشمران إلا بالمسلة والأهرام والحديد ، وأذناه لا تسمعان غير فقعقة أسلحة الجيوش التي ترحف باسم الملوك الطغاة ، أما فتيح القلوب القضائل وتكوين النقوم وإعدادها لا مجاد خير انقلاب حدث في الكون فهذا ليس عظيماً ولا على لذكره يوم يبحث على عبد الرازق عن العظمة .

يقول : وما محمد صلى الله عليه وسلم وكلمته فى أمر هذه الحرب عليها إلا بين طرفين ليس لها ثالث : فإما أن تكون حقاً تلك الكلمة التى جاء مها محمد صلى الله عليه وسلم ، وإما أن تكون باطلا ، إن تكن باطلا كلمة التوحيد – هكذا يقول على عبد الرازق – فسوف تذهب من الوجود كما تتلاشى قضايا العلم الباطلة وسوف تذوب إذا طلعت عليها أنوار العلم والعقل ، وإما أن تكون حقاً كلمة الترحيد فسو ف يشق لها العلم والعقل طريقاً إلى هذا العالم حتى تستولى عليه وتشيع بن جوانبه) .

ريد أن يقول : إن ما ينسب إلى محمد صلى الله عليه وسلم من عظمة فى العلم والإصلاح والفنح وغير ذلك كله باطل ، وأنه إنحا جاء بكلمة لا نزال موضع الشك عند على عبد الرازق وتحتاج إلى زمان لنبين صدقها أو كذبها ، فعظمة محمد صلى الله عليه وسلم الآن موقوقة على كلمة — مشكوك فيها :

أنا كنت أقول دائماً: إن مصيبتنا في على عبد الوازق ليست من ناحية كفره ولكن من ناحية جهله ، أرأيت رجلا في الدنيا يبحث عن حل مسألة هندسية في علم الكيمياء ، أرأيت قط ( أبله ) براجع معنى كلمة لغوية في كتب التشريع ، إن على عبد الرازق عاول ذلك ، يقول : إن الدائرة التي تنحصر فيا مباحثه هي المادة ، وهذا الرجل لا يصدق عا فوق المادة ، وفي مقاله علامة أعرى تدل الناس على جهله وهي خلطة بين العقل والعلم. فى مسألة إثبات صحة " لا إله إلا الله" وتعريضه نفسه للفضيحة عند الناس يأنه لا يفرق بين المحيط الذى بجول فيه العقل والمجال الذى كجول فيه العلم الطبيعى فيظن أن" لا إله إلا الله" غريبة عن الاثنين .

وعندما أشرف على عبد الرازق على مجلة ( الرابطة الشرقية عام ١٩٢٨) أصدر مجلة لا دينية حى حد تعبر السيد رضيد رضا - تؤيد ما يسميه ملاحدة المحمر اللا ديني وتحرير المرأة المسلمة ، وهي تدافع عن الترك والفرس والأفغان فيا بحاولونه من تجديد مفهوم الإسلام على احتراس قليل من التعبر هو أقرب إلى الدفاع عن مصطفى كمال وأمان الله تحان منه إلى المجوم علمهما وإذا بنا ترى مقالة الدكتور طه حسن الذي اشهر بالطهن في الإسلام وتكذيب القرآن (العظم الحيد الكرم الحكم) خلاصة لبحث الجهلي السخيف في صمير الغالب واستمال امم الإشارة في القرآن وفي المدد الثاني سلامة موسى عدو الأدبان كافة والإسلام خاصة وعدو الآداب ، والفضائل الروحية وعدو الرابطة الشرقية من وطنية وجنسية ولغوية وداعية الكفر والوقاحة والبتك الذي يعتمد علهما بالأدب المكشوف و يرجحه على ضده من التصون والحياء

فن ذا الذى جعل هذه المحلة ميداناً لسباق أشهر فرسان الثقافة الإلحادية وجعلها لسان حالم ومقالم وعما اختارته المحلة مقاله عن ( مسيلمة الكذاب ) غالفة فى مبدأها و لحمها عمد المسلمين يسمى صاحبا مسيلمة نبياً ، كما يسمى حداً صلى الله عليه وسلم نبياً يعنى أن كلا مهما كان نبياً لقومه ::: الخ

هذه هى صورة على عبد الرازق صاحب كتاب الإسلام وأصول الحكم الذى أحدث فى الإسلام حدثاً لم يقل به أحد من قبله وهو أن الإسلام دين روحى والتشكيك فى دولةالإسلام التى أقامها النبى صلى الله عليه وسلم ، وإن الإسلام دن محمد صلى الله عليه وسلم كدن المسيح عليه السلام لا رسالة له ولا حكم ولا دولة . وقالوا : إن الكتاب إنما أريد به معارضة الملك فؤاد فى سعيه نحو إقامة الخلافة فى مصر بعد سقوطها فى تركيا وهى قوله : خادعة ، فإن الكتاب إنما استهدف ضرب مفهوم الإسلام القائم على أنه دن ودولة فى الصديم :

ولقد كشف الشيخ محمد نحيت فى رده على الموالف عن خيط من حقيقة استطاع الدكتور ضياء الدن الريس أن يتابعه وبصل إلى أن هذا الحكاب فى الأصل من تأليف المستشرق الهودى (مرجليوث) وأنه أهداه الشيخ وطلب إليه أن يديعه بعد أن يضيف إليه بضع آيات من القرآن وحملة من الأحاديث .

وكان مرجليوث قد شن الهجوم على الخلافة لأن بلاده بريطانيا كانت في حرب مع تركيا وقد أعلن الحليفة العالى الجهاد الديبي ضدها ، والنصوص الواردة في الكتاب قاطعة بأنه كان موجهاً ضد الخلافة العالمية والمعروف أن الشيخ على عبد الرازق ذهب إلى بريطانيا وأقام فها عامن ولابد أنه كان متصلا بالمستر مرجليوث أو تتلمذ عليه (كما أسلفنا في الباب الأول).

ونجدا المواسرة تتجدد اليوم مع المد الإسلام وصيحات اليقظة الإسلامية بكتابات عبد الحميد الكتاب في أخبار اليوم ، ويكتاب جديد أصدره عسن محمد بردد نفس الكتاب الى يتعللون بها عن الحلافة والملك فواد والحقيقة إن على عبد الرازق كان تابعاً النفوذ الغربي فكراً وسياسة وأنه بالمرعان ما سقط في مصيدة الاستشراق والتغرب من أجل الحصول على لقب ( الأستاذ الحقق ) بديلا عن الشيخ القاضى ، وقد استطاع مرجلوث خداعه بأن وهبه كتابه ليصدره باسمه وهما أمر يوحى ممدى ما تحمل هذه النفس من مهانة في قبول برديد آراء الآخر بن وهي ضد الإسلام وخاصة ومرجليوث مستشرق بودى شديد الموحدة الجامعة بيهما وهي أن كلاهما كان تابعاً لم جلوث م، فإن يكتشف كتاب الوحدة الجامعة بيهما وهي أن كلاهما كان تابعاً لم جلوث م، فإن

ذكر محمود محمد شاكر وبمكن أن يقال : إن كتاب الإسلام وأصول الحكم هو حاشية على عبد الرازق على من مرجليوث أيضاً.

ولعل هذا يعطى صوره عصر التبعية الذى وقعت فيه أقلام كثيرة لامعة خدعت المسلمين يوماً ولكن الأمر لم يعد الأمر خافياً.

وقد سحلت سنوات ما بعد هذا الكتاب على الشيخ على من الحزى و الذل مهما كانت محاولات إعادته إلى الحياة وتوليه منصب و زير الأوقاف بوماً وما يستوى الذي حكموا على كتابه معه ، وأن إخراج على عبد الرازق من هيئة كبار العلماء إنما يعنى رقة دينه وعجزه عن فهم الإسلام فهماً صحيحاً وأنه فتح ثغرة في الإسلام عليه وزرها ووزر من قال بها إلى يوم القيامة .

وقد اتسعت دائرة فهم الإسلام على حقيقته اليوم ولم يعد ينفع التغريب إعادة إثارة هذه الشهات من جديد .

### أمين الخولى (التغريب)

لقد استطاع الشيخ أمن الحولى أن يرك بصائه على تلاميذ أشربوا مميجه وساروا على طريقه الذي علمه إياه من المستشرقين والمبشرين في روما ، عندما سافر إلها إماماً للسفارة المصرية ووقع في شباك المتآمرين ووجدوا فيه صيداً ثميناً ، يظهر على عبد الرازق في نتاج محمد أحمد خلف الله عن الفن القامتان القصصي في الفرادات عن الفن المتافق على تغريد عنبر وكتابها عن الفرادات عن الرسالتين ومن وراء التصوص التي حاولت أن تتحدث عن بشرية الفرآن وعيالشكيك في صدق قصص القرآن.

وقد حدثني أحد تلاميذ الشيخ أمين الحولى ، فكان مما قاله : إن لأمن الحولى كا لفيره آراء لم تكتب دائماً وإنما كانوا بقولوبها لتلاميذهم وأهم أفكار أمن الحولى أن الوحى ما هو إلا شعور داخل من عند النبي صلى الله عليه وسلم وأن القرآن قمان : قمم عثل النواميس الكونية والقسم الثانى : المماملات : والمماملات قمم خاص عجتمع خاص ، هو دن لاهوتى كالمبيحية . أن أن الإسلام ليس نظاماً المجاعباً ، وإنما هو دن لاهوتى كالمبيحية .

هذه كانت روح الجامعة المصرية وكلية الآداب فى الثلاثينات وكان أمين الحولى على طريق الدكتور طه حسن بروج لعدة شهات :

أولا : بشرية القرآن وأنه من صنع محمد صلى الله عليه وسلم (ويبدو هذا واضحاً في إشرافه وتوجيهه لخلف الله وتغريد عنبر)

للنياً : دعوته إلى إقليمية الأدب ، ونظرية الأدب المصرى واستبعاد فكرة عروبة مصر ، أو القومية العربية . وقد تولى أمن الحولى تنمية هذه البذرة وبذل فى هذا السيل جهوداً كبيرة طوال مدة توليه التدريس فى كلية الآداب سعى إلى ديم هذه النظرية ونشرها بوجه خاص بين طلابه ، وشرحها فى محاضرة عامة ( أوائل عام ١٩٣٤) بقاعة محاضرات الجمعية الجغرافية وفى مجلة كلية الآداب، واعرض على درس الأدب العربي على أساس التقسيم الزمانى وقال : ( بضرورة العدول عنه إلى التقسيم المكانى ودرس الأدب العربي إقليماً بعد

وادعى أن ليس للأمة الإسلامية على أى حال تلك الوحدة فى تاريخ الأدب العربى وقدراجعه فى رأيه هذا كثيرون فى مقدمهم ساطع الحصرى .

أما بالنسبة لدراسة القرآن في كلية الآداب فقد كانت مصدر اعتراض من الكثير بن بما انهي إلى منعه من هذا العمل ، فقد كانت دراسته للبلاغة القرآن نوعاً من السخرية بالقرآن الكرم ، وكانت دراسته للبلاغة عاملا على هدم البلاغة العربية التي قامت على أساس القرآن الكرم ، وقامة فن جديد استورد اسمه من الآعاب الغربية وهو ( فن القول ) . وقد كشف الكثيرون عن زيف دعواه وهدفها الحبيث في التوهن من العلوم التي أنشأها القرآن الكرم ، إلى جوار ما كان يدعو إليه طه حسن بالنسبة للنحو وغيره مما برادبه القضاء على وسائل فهم القرآن الكرم ، وقال في الدفاع عن خلف الله ( إنه لا يلزم أن تكون حوادث القصص القرآني قد وقمت عن خلف الله ( ينه لا يلزم أن تكون حوادث القصص القرآني قد وقمت بل مها ما هو تصوير و تمثيل للمعاني ) وهو الذي حاول أن يقنع خلف الله للمعاني عن حصيحة أو من وجهة نظر أي

وهكذا هوجم القرآن من ناحيتين: هاجمه محمد حسن هيكل من ناحية المعجزات، وهاحمه أمين الرافعي وخلف القسن ناحيةالقصصوقال في هذا : – للمومن حق تأويل هذا القصص على أساس أن القرآن يعمر عن المعانى ويصورها بالحكاية وأسلوب الحوار .

إن وجو دشيء من قصص القرآن لا يقتضي صحته لأنه يحكى من حال
 الأقدمن الصحيح و القامد و الصادق و الكاذب ;

متابعة الشيخ محمد عبده في تأويله الملائكة بالروح والقوى والشياطين وإبليس بدواعي الشر وتأويل قصة آدم عليه السلام

ــ قوله : إن المدول أعلى كعباً فى الإيمــان فمن يسلم لأنه أكثر اطمئناناً وأقل تعرضاً للشكوك .

(قدمنا الردعلي هذه الشبهات في كتابنا المساجلات والمعارك الأدبية) .

بل إن الشيخ أمين الحولى ذهب إلى أبعد من ذلك فقد كتبت ابنته عنه تقول :

لم يقنع بالمسئلك التقليدى الذى سلكه أغلب معاصريه وأبنا عطبقته بالاكتفاء بالتعلم الدينى ولكنه استطاع بطموحه وسعة أفقه أن يغزو آفاةاً جديدة ، آفاق حضارة الغرب ، وعندما سافر بعد تخرجه من مدرسة القضاء الشرعى إلى أوربا حيث عمن إماماً فى المفوضية المصرية فى روما ، ثم فى برلين كانت السنوات الحمس التى قضاها هناك فى العمل والدراسة لقاءه الأول والمباشر مع الحضارة الغربية ، وكان كما كتب صلاح عبد الصبور بحدم وبرى أن من واجبنا أن نفيد مها فى تنقيح مفهوماتنا وتصحيح نظرتنا وإثراء أرواحنا .

ونحن نسأل أن هذا العطاء الذي تقدمه الحضارا الأدبية غير إفساد البيوت بإدخال الفنون المنحرفة التي تشغل عن الوجهة الصحيحة التي رسمها الإسلام . إن أمين الحولى لم محضر لنا من الغرب غير مفاهيمه تلك في الأدب وفي احتقاره للبلاغة العربية وفي تفسره للقرآن ، هذا الذي عاولون تصوره بأنه موقف الباحث المستنبر البعيد عن النرمت والتعصب، وهل النسك بالإسلام على حقيقته والإعمان مفاهيمه الأصيلة هو ممتابة تعصب وأن موقفه من الإسلام وهو داعية الفن والحياة على النحو الذي أشاعه في مجتمعه، هذا الجانب الذي كشفت عنه الدكتورة سمحة الحولى حين تقول: جانب من شخصيته أدن له بوجهة حياتي وهدفها ، ذلك هو صلى بغن الملاسيق فقد بدأت تلك الهملة من الطفولة المبكرة و بتوجهه ( رشيد ) منه الموسيق فقد بدأت تلك الهملة من الطفولة المبكرة و بتوجه ( رشيد ) منه

لماذا انجه هذا الانجاه وهو ان القرية والشيخ المعم الذى ظل طوال حياته عافظاً على زيه الإسلامى ، ولعله كان الوحيد من أبناء جيله من خريجى مدرسة القضاء الشرعى فى احتفاظه نزيه وكان يقو ل :

أنا مومن بالتطور ، أنا أحب المسرح والموسيق الكلاسيك وق بيني معمل علمي وتفسرات القرآن وق بيني أركستراً صغيراً . إن ما خرج به أمين الحولى من قراءاته وأسفاره ، أنه عاد لمصر متفتحاً على الغرب رافضاً كل أشكال الجمود النفسي والانفلاق على الثرات داعباً إلى الاستفادة من الثقافات الأجنية ، لقد تفتحت طفولتنا على ذكريات تجاربه مع المسرح ليس كماشق للمسرح فحسب ، بل كموالف مسرحي مارس الكتابة المسرحية في بداية حياته رغم ما كان محف بالمسرح حينذاك من محظورات الدن والتقاليد وخاصة بالنسبة لطالب يدرس الشريعة الإسلامية .

ونشربنا فى طفولتنا ذكريات أسفاره ومشاهداته للأو برا فى إيطاليا وحفلات موسيقية حضرها ومعارض فنية زارها .

وكان بردد أماى بإعجاب اسم عازفة بيانو مصرية سمها تعزف في أوربا موسيق كلاسبكية ، وكان حديثه عنها عنصراً جوهرياً في اجتباز طريق حياتي فها بعد ، فقد كان النموذج الذي اختاره والدي ليحدثني عنه كنال وقدوة هو هذه العازفة المصرية ونمت معى تلك الهالة التي نسجها عقلي المسعر حول (عايدة علم) وامتدت إلى عشق أصيل للموسيق وقبل أن أبلغ الثامنة عاد والدي إلى البيت يوماً مهللا وبشرنا بأنه قد اشترى لى بيانو ، وبا فرحناه ، هل أصبح يوماً عازفة بيانو حقيقية مثل (عايدة علم) وعندما إحتل البيانو مكانه في حجرة الصالون بدأت حياتي تدور حوله وبدأت خطواتي الأولى على طريق الموسيقي.

واستمرت هذه الدراسة أعواماً طويلة وأ صبحت من معالم حياة الأسرة وعندما عاد من رحلته إلى الصين عام ١٩٥٥ أحضر معه بعض النوتات الموسيقية وعرفت حمال أنشاد الربابة ، وعزف الأرغول ، والناى ، والمزمار وروعة المواويل كأنه اتفن معهم أن يقدم لهم أولاده عن طريق الفن » . الحق أن أسن الحولى خدعه برين الحضارة وبرين النبعية للفكر الغرق و لفاهم المستشرقين وظن كما ظن طه حسين وغيره أنها منطلق الشهرة والتهرز ولمكن أضواء الحق لم تلبث أن ظهرت فكشفت هذه البوارق الخادعة والمخدوعة على السواء.

وقد قرر العلماء إلغاء رسالة تغريد عنبر التي كتبها بتوجيه الشيخ أمين الحولى لمحافاتها لروح البحث العلمي في مسائل متصلة بالدين وقد ذهبت إلى الاستشراق في روما فطيعها ونشرها في إهمام كبير

وكان الشيخ على الحفيف قد كتب يقول: اطلعت على الرسالة فلاحظت ان بالقدمة حملا تدل على أنه كان للنبي صلى الله عليه ومغم اختبار شخصى في إبدال لفظ بآخر في القرآن راه من المصلحة وفي تغيير حملة بتقدم كلمة فبها على أخرى لزيادة الإيضاح والبنيان، كما انتهت من عثها في الحاتمة إلى أن الآراء في القراءات المختلفة لم يكن توفيقيا وإنحا كان مرده أحيانا إلى عوامل بعضها شخصى وبعضها مكانى ، ذلك ما أثار الضجة ، وترتب عليه اتهام الدكاتية ولهي فها مخطئة تمطعا ولكن ذلك لا يترتب عليه اتهام الدكاتية ذلك لا يترتب عليه اتهامها بأى ذيخ ولا يستنج إلا نسبة الحفظا إلها ورافتها في الحكم بلاسند بناء على عرد ظن واستناج شخصى ).

المهم أن هناك شبات أوحى بها صاحب فكرة الرسالة ، وضعت بن يذى طالبة قليلة الحبرة بالتحقيق العلمي وتقدر ظروف النص ولميس لهـا أرضية أسامية في حراسات القرآن إلا ما تعلمته فى كلية الآداب ،

### عَمَلُ الشَّيخُ أَمِّنِ الْحُولَى فَى حَمُّولَ خَسَّةً :

١ - إقليمة الأدب .

٢ ــ طمس البلاغة العربية وتغليب مفهوم ( فن القول ) .

٣ - العامية من مولدات الفصحي .

ع ـ تغليب الجاليات على الأخلاقيات والنحوة إلى الفن مفهومه الغربي ،
 ه ـ الدعوة إلى الاحتكاك بالغربين احتكاكاً مباشراً وعملياً بالسفر.
 والمراسلة .

### حسين فوزي

#### (التغريب)

مغذ وقت بعد بدأت حملة الدكتور حسن فوزى عل النراث الإسلامى ووقوفه منه موقف الازدراء والانتقاص ، فقد علت في نظره الأساطير الغربية وكتابات الجنس واللهو والموسيقي فاغتر بها وملأت نفسه وكانت كلماته دائمياً تحمل ذلك الطابع من الأغضاء نحو الثقافة الإسلامية وهو من أجل هذا الاتجاه يعلى من شأن الإقليمة والفرغونية وينظر إلى اللغة العربية في ازدراء ، وبالرغم من بلوغه سن الشائين فيا زال مهوراً بالحضارة الغربية في مرحلتها المضطربة الفاسدة التي تعيشها الآن ، ويتحدث عنها في إعجاب شديد ، بل أنه يقول : إنه لا توجد إلا حضارة واحدة هي الحضارة الغربية وهو في كل هذا الاتجاه إنما بجرى مجرى التبعية للاستشراق والتغربب ونظرته إلى الحضارة نظرة مضطربة غامضة ، مسرفة في التبعية والعصبية التي لا نجد في الغرب نفسه من يتعصب لأخطائها وفسادها ، وهو يعلن دائمـــاً أن الحضارة ليست هي البحث العلمي و المعاقل ، و لكنها هي إلى ذلك المسارح والتصوير والفنون المنحرفة كلها ومفاهيمه في الدين هي مفاهم التفسيرات الغربية والمادية والعلمانية ، حيث يقول : إن الدَّن وإن المحتمَّعات الحديثة لا يسرها الدين اليوم ، كذلك فهو يتنكر عن الناحية الحلقية في المعاملات الإنسانية ،

وهو يتابع الاستشراق وخصوم الإسلام فى انتقاص الحضارة الإسلامية و رى إنها مقتبسة من الحضارات الفارسية والهندية واليونانية .

ومن أخطائه قوله : إن الإنسان حر في عقيدته ، وأن الدين للديان ، وأن الإنسان له علاقة بالله بينه وبين نفسه وأنه من الحطأ أن على على شعب متقدم نحو الحضارة أن يلتزم بمبادئ أو قواعد سلوكية وضعت في عصور وفي أمكتة غير هذه العصور .

ومن حماع هذه الآراء برى الدكتور حسن فوزى ليس إلا مستشرق بتحدث باللغة العربية وأنه بعيد كل البعد عن أن يعطى الفكر الإسلامي شيئاً ولكن نشره لهذه الآراء المسمومة ومداومة ترديدها يوحى بأنه مقم علما في إصرار وعناد وتعصب بالرغم من النوافذ الجديدة التي فتحت أمام الفكر الإسلاى سواء بمما كتبه المفكرون المسلمون من كشف عن مفاهيم الإسلام واحتلافها اختلافاً واضحاً عن المفاهم التي كان يرددها التغريبيون في الثلاثينيات والمأخوذة من مفهوم الدىن فى الغرب على أنه لاهوتاً وعبادة وهو المغنى المستمدمن مفهوم المسيحية بعدأن هزمتها الدوائر العلمية وحجبتها عن المحتمع ، أم أن أمثال هوالاء معلمون ملقنون لا يكفون عن ترديد هذه الأفكار لإفساد القلوب والعقول : إن الدكتور حسين فوزى لو قرأ ــ ولابد أنه قرأ لبعض كتاب الغرب الذى يعجب به لوجد إحساساً واضحاً بالإنصاف نحو الإسلام من ناحية ، ومحاولته لتفهمه ، ولوجد تلك الظاهرة الواضحة بن مفكري الغرب للكشف عن زيف الحضارة الغربية وفسادها وهزعتها وأزمتها الواضحة التي لا ممكن للنظر الصادق أن يتجاوزها ولكنها لاتعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ، ومارأيك في رجل في سن الثمانين يتحدث عن مقارنته بين الرقص وبين الموسيقي ، ولا يحتى هذا الاتجاه ولا نخشى سحرية الناس به ويقول : ( لقد نشأت في أجيال الإعجاب بالغرب إلى درجة الإعمان مقومات الحضارة النابضة المتحركة ) وهل إذا نشأ المفكر الحصيف في حيل وعلى مفهوم ، أفلا بمكن أن بتغير تفكيره مع الزمن وأن يكتسب معلومات أوسع وأن يغير نظرته إلى أشبًّاء كثرة ، ذلك هو الجمود الذي يصيب بعض القلوب فيخمّ علها فلا تستطيع أن تتجاوز واقعها وهو ممتليء بالعفن والفساد.

من يتصور أن مفكرا عالماً من العلوم تشغله تفاهات حضارة أوربا ويقضى حياته فى البحث عن تسريحات الشعر والرقص والنظر إلى الفاتنات الحارجات فى الصباح إلى العمل فى باريس ليتحدث عن ملابسهن وأزيائن ، ويتحدث عن الكاتدرائيات والفن القوطى فى أوربا ، وزياراته المعابد والكنائس ولعل أسوأ ما بحاول الدكتور حسين فوزى أن يردده فى السنوات الأخيرة هو متابعه ليثار التغريب :

حين يتحدث عن الحضارة يتحدث عن حضارة : أثينا ( روما ) الغرب . وحين يتحدث عن القن يتحدث عن الموسيق الغربية . وحين يتحدث عن اللغة يتحدث عن العامية .

وحين يتحدث عن التاريخ يتحدث عن الفلكور الشعبي والعامى ، يقول : إن تحولي إلى العامية في بعض الألفاظ والتراكيب ملهب قدم ، ويقول : إنه معجب بالعامية المصرية التي تتكلمها الأمهات وهو في هذا نزدرى القصحى ، وجاجج النحو والبلاغة وعاول استخراج كلمات من الجاحظ ، وان جبي في الدفاع عن العامية ، فإذا عرضت له تساولات حول فساد الحضارة الغربية دافع عها بحرارة وقال : إن كل الحضارات عرفت الحير والشر ، وأن الإنسان صانع الحضارات لم يتخل عن أسهم الهيمية فيه ، ويشك في أنه يتخل عها ثم يسخر خريته فيقول :

( إذا أردت مدينة فاضلة فاحشد لهـا الأنبياء والرسل المعصومين ، وانظر إلى يوم الفردوس وحضارته وهذه لن تقوم إلا بعد قيام الساعة وبعديوم الحساب مع التحفظ على الحور العين والحذر مهن) .

أيه سخريته بالدين واليوم الآخو ، وعقائق الحياة والوجود ، ألا فليما الدكتور حسن فوزى أن ذلك كله حق ، وأنه إن لم برجم فسوف بجد يدي مسراً من كل شيء نافع يوم يقوم الحساب وسوف لا يشترك في هذه الحضارة التي يسخر مها ، ويكني حسين فوزى لإعادة النظر في كتابانه قوله في إسرائيل : (إن المصريين للهم شعور عميق بأهم ليسوا عرباً . كما أن العرب ليسوا فراعتة وأن حمال عبد الناصر فشل في إكراه الشب بالقوة على أن يومن بأنه عربي ) ، وتقول : إن الشعب يعرف أنه مسلم ، أما الإكراه على القومية بمفهومها الوافد فقد رفضه المصريون ولكن إعمامهم بالعروبة متصل بمفهومهم الإسلاى الجامع .

يقول الأستاذ جابر رزق : ( هذه هي المرة الثانية التي يذهب فها الدكتور حسن فوزى إلى إسرائيل ليحاضر هناك مفترياً بالكذب على الاستنكار الذى وجه به الدكتور (الفرعوفى) لما قال فى زيارته الأولى الاستنكار الذى وجه به الدكتور (الفرعوفى) لما قال فى زيارته الأولى نهو لا بزال بمعن فى التبجح والافتراء والكذب فى دعواه بأن مصر فرعونية وليست عربية ، والسر وراء تملق الدكتور العجوز للهود هو أنه قد باع نفسه للهود من قدم ، من قبل أن تقوم دولة الاغتصاب الصهيونية على أرض فلسطينالعربية المسلمة وهذه حقيقة تاريخية كشفت عبا الباحثة المصرية (مبام عبد الرازق) فى رسالها صفاقة الهود العربية فى مصر ، حيث كشفت الباحثة عن أساليب الهود فى السيطرة على أصحاب الأكلام الكثيرة المثال الدكتور طه حسن ، والدكتور لويس عوض ، وتوفيق الحكم ، والدكتور حسن فوزى وغيرهم.

وقد أشارت الباحثة إلى أن البهود لجأوا بانشاء مجلة الكاتب المصرى إلى مصادقة كبار الكتاب والأدباء المصريين والتقرب إليهم حتى بمنعوهم بطريق غير مباشر من الكتابة ضد البهود .

ومن هوالاء الدكتور حسين فوزى فالعلاقة بينه وبين البهود قديمة عمرها أكثر من ثلاثين عاماً .

و هكذا ترى الذكتور حسن فوزى محبوساً فى عصر الإحياء الأورف وعصر التنوير الذى امتد عبر القرنين السابع عشر والثلمن عشر منضمناً اللورة الفرنسية ، دون أن يطلع أبناء أمته على الحقيقة : من أن عصر التنوير هو عصر الهود الذى أخذوا تريفون الفكر العربي السيحى ويدخلون إليه الألحاد والإباحة والمادية ليعدوه بالماسونية إلى الثورة الفرنسية الى قضت على وحدة الفكر المسيحى وأنشأت تلك التيارات الى حطمت الدن في أوربا.

لقد كان أساتذة حسن فوزى فى الغرب ، وأساتذة طه حسن ، هم هوالاء الهود صانعوا علوم المدرسة الاجماعية الفرنسية النى رضع لبائها توفيق الحكم فى الاتجاه نحو الفن القصصى الذى تسير مصادره من التوراة والتلمود فى قصة سلمان وأهل الكهف والذى دفع حسن فوزى إلى هذه الوجهة الغارقة فى الأورا والموسيقى والإعجاب عبدًا الجانب وحده من حضارة الغرب ، جانب الفنون الإباحية الراقصة المحاجنة ، متحدثاً عن ثلك المرفة الواسعة بالعزف والنتم والموسيق الغربية الصاخبة ، والتي كان وسولها وداعيا والمتحدث عنها – يقول توفيق الحكم : لقد كتب القدر عليه وعلى صديقه حسين فوزى أن يهيا العمر في الوحدة المظلمة المولمة . ذلك أن النفوس لم تنظو على ضوء واحد من الإعمان بالله تبارك وتعالى الحالق ، إلا تلك الصيحات الهسترية التي يصدرها توفيق الحكم والتي لا تمثل عوده إلى الله ولا التماس التوبة .

ذلك الإصرار الذي بجمع بيبما على أننا فراعنة ولسنا عرباً ، وعلى تلك الدعوة الجريئة على الإسلام التي يدعها حسن فوزى بابهامه بأن التشريع الإلهى لم يغطى كل تفصيلات الحياة ، وهي عبارة من عبارات المستشرقين الساخية التي لا معيى لها ، فهل من شأن التشريع الإسلامي أن يقدم كل تفصيلات الحياة أم يعطى الحطوط العامة ويدع للفقهاء على مدى العصور إيجاد الفترى لكل ما يطرأ من جديد وبذلك يظل الإسلام قادراً على المطاء المتجدد وفي رأى حسن فوزى أنه بمكن التخفيف من غلواء الملاية وذلك بإعطاء الحياة الروحانيات التي هي في نظره هي الفنون ( الروحانية هي بإعطاء المسرح والأوركسر ) .

فهل هذا رأى سليم يتفق مع مفاهيم العلوم ؛ أم أن الروحانية هي إعلاء الجانب الرباني في الحياة وكسر خود المسادية . إن الأدب والمسرح والأوركسير اليوم هو أسود صفحات المسادية التي تدعو إلى الجنس والإباحية والجرى وراء الأعواء.

إن كل دعوة حسن فوزى هي المصرية ( بمعناها الإقليمي ) هذه المصرية المحردة من العروبة والإسلام ، مدعوة لاعتناق الحضارة الغربية بلا تحفظ ولا احتباط .

وتلك دعوة باطلة قد تجاوزها الزمن وماتت ولن تقوم لها قائمة

#### عباس محمو د العقاد

### ( أخطاء المهج )

درس الأستاذ المقاد الذكر الإسلامي في المقود الأخبرة من حياته (من الخمسين) ولذلك فقد درسه من خلال الذكر الغرق الذي تأثر به طويلا ومن ثم فقد كان مرجعه في الفهم نظريات غريبة قامت أساساً على مفهوم المسيحية أو على معارضة مفهوم الإسلام الجامع مثل كتابات البود والنصارى الغربيين في مفهوم الترحيد ولذلك فقد لتي كتابه عن (الله) معارضة من الباحثين المسلمين (راجع كتابنا : الشهات والأخطاء الشائعة)،

كذلك فإن المقاد لم يدرك القرق بين العبقرية والنبوة ، فوصف النبي صلى الله عليه وسلم بمــا وصف به أبو بكر وعمر رضى الله عهما – مع أن النبي صلى الله عليه وسلم يتسعر بأنه نبي مرسل يوحى إليه .

كذلك فإن الأستاذ العقاد حاول أن يفسر شخصية عمر بن الحطاب رضى الله عنه على أساس نظرية لمبروزو فى الوراثة وليس على أساس أن الإسلام هو الذى غير الكيان النفسى له وحوله من حال إلى حال .

ومن أعطائه استمال الألفاظ الترآنية في المعانى السياسية الحزبية ، كفوله في قصيدة إلى سعد زغلول ( أنا جبارك ) ، وكلمة جبار من صفات الله تبارك وتعالى ، وقد أخطأ معد الذي تربى في الأزهر في استمالها ، كما أخطأ المقاد في تداولها . وفي الشعر استعمل كلمة ( رحمن ) للشاعر ، وهي خاصة بالله تبارك وتعالى :

ومن ذلك كتابه عن ( دعقراطية الإسلام ) حيث نقل حميع ملامح الفكرة الدعقراطية الغربية وطبقها على الإسلام مع أن الإسلام بختلف اختلافاً واضحاً عن الدعقراطية الغربية وإذا كان هناك لقاء في بعض المقاهم الدىمقراطية أو الاشراكية فهو لا يدل بالطبيعة عن أن الإسلام دىمقراطياً. أو اشراكياًوانمـاً للإسلام ذاتيته الحاصة المتصرة .

كذلك فإن الاستاذ المقاد عالج الفكر الإسلامى معالجة فلسفية على النحو الذي كتب به ( القلسفة القرآنية ) و ( التفكر فريضة إسلامية ) و (الإسلام مج متمنز له مفهوم قرآني خالص ، أما التفسير الفلسي فهو بمثابة مرحلة من مراحل التفسير الإسلامي التي مر جا الشيخ محمد عبده واقبال وغيرهما والتي لم عقق أثراً كدراً للإسلام.

وعندما ألف العقاد كتابه عن محمدعبده: كب أحد الكتاب (كامل الشناوى) يتحدث عن ما أسماه صفحات ناقصة عن علاقة محمد عبده وكرو مر وقال : إن القارئ في حاجة إلى من يتحدث عن هذه الصداقة ويفسرها ويبرر موقف الأستاذ الإمام مها : وقال العقاد : إن محمد عبده لم يكن صديقاً لكرومر ولكه كان خصماً الخديو عباس ، وسر هذه الحصومة أن الإمام أراد أن يهض بإصلاح الأزهر وإصلاح الأوقاف وإصلاح الخاكم الشرعية وكان الحديو يرى أن هذه الإصلاحات إقساداً لسيطرته ومطامعه .

وكان كرومر يعارض الحديو وكان طبيعياً ألا تقوم الحرب بن كرومر والمفيى الذى يتخذمن وظيفته وسيلة للإصلاح .

وقال العقاد : لقد استغل کرومر خصومة المفى للخديو فكان يزور محمد عبده فاضطر محمد عبده إلى أن يرد له الزياوة ولكن هذا لا يعى أن محمد عبده كان مخدم الاحتلال .

وعارض بعض الكتاب أن يضاف كتاب العقادعن ( بنيامين فر انكلين )
إلى عقريات العقاد : يقول سامى داو دوقد مر بعد عهد الأنبياء والصحابة
أربعة عشر قرنا خطاها العقاد جميعاً فلم بجد فها عبقرية واحدة تستحق الذكر
ثم جاء العصر الحديث بكل العبقريات العلمية والفلسفية والسياسية و الاقتصادية
فر العقاد مهذه العبقريات جميعاً ، ثم اختار عبقرية واحدة مها ليبدأ بها
عبقريات العصر الحديث : هي عبقرية بنيامين فرانكلين الأمريكي الذي
نسبت اليه هذه المؤسسة . وقال إن تأثر العقاد قد جمله يرقع بنيامين فرانكلين

عصه وحده مهذا الارتفاع دون كل العباقرة الذين مروا مهذه الأرض . وكان سامى داو ديقصد أنه كتاب دعاية الناشر الأمريكي .

وقال العقاد فى الردعلى ذلك فى إبانه أنه كتب عن سعد زغلول وغاندى وابن الروق وأبى نواس وبيكون ، وبرنار دشو ، ودار النقاش حول مهاجمة العقاد لأو دلف متلر وسفر العقاد إلى السودان خوفاً من وصول الألمان إلى مصر . ولا ربب كانت حملة بعض الكتاب اليساريين على العقاد نتيجة كتابه عن الشيوعية وعن كارل ماركس . ولكن البغض كان يرى أن المهريات لمهاجمة مفهوم الماركسة فى معارضة اليطولة الفردية وهاجم المهريات لمهاجمة مفهوم الماركسة فى معارضة اليطولة الفردية وهاجم اليعض مقالاته فى المصور عن الشركات المختلفة وقالوا انه كانت إعلانات

## محمد حسين هيكل

### (أخطاء المهج)

لا نستطيع أن نتجاهل الحقيقة وهي أن الدكتور هيكل كتب (حياة محمد) في وجه التحديات التي قامت في البلاد العربية والإسلامية بانتشار التبشر وتوسعه ، وقد وقف في وجه هذه الملوجة وقفة شريفة ، ولكنه حين لجأ إلى كتابة سبرة النبي الأعظم ليجعلها سبيلا إلى مواجهة هذه الظاهرة الخطيرة لم يتمكن من امتلاك الأداة الإسلامية الصحيحة فقد كان لا بزال خاضعاً للخطوب الغربي في التفكر في إطار المقاهم العلمانية والمادية ، ومن ذلك أنه بدا كتابة السرة بترجمة كتاب مستشرق فرفسي هو ( درمنجم ) له أموقفه الطبيعي من الإسلام وإن كان في كثير من مواقفه عاول البحث عن الحقيقة ، غير أن الدكتور هيكل تبني كثيراً من آراء الاستشراق ومقاهيمه فياءت دراسته عن (حياة عمد) مشوبة بكثير من الأخطاء:

أولا : محاولة تصويره أن الإسراء بالروح ، تحت عبارات براقة كفوله أن محمداً صلى الله عليه وسلم فى لحظة الإسراء والمعراج انتى لديه حجاب الزمان والمكان واجتمع الكون كله فى روحه فوعاه منذ أزله إلى أبده ليصل بعد ذلك إلى أبال الإسراء بالجسد – كما يقول الأستاذ على العربيق فى محته فى مجلة دعوة الحق بيتنافى مع المناهج العربية إذ بالمورح ، نحيث تتقابل القوى السليمة يشع ضياء الحقيقة وتخلص من هذا الإسراء بالروح ويقر المعراج بالروح ، نحيث تتقابل القوى السليمة يشع ضياء الحقيقة وتخلص من هذا .

ثانياً : يرفض الدكتور هيكل الأحاديث المروية عن شق صدر الرسول عليه الصلاة والسلام في طفولته من قبل ملكين كر يمن ويدعم هذه الأحاديث في سورة الانشراح وحجته في ذلك (۱) عدم اطمئنان المستشرقس وجماعة المسلمين إلى رواية الملكن ، ويرونها ضميفة السند ويرى المستشرق و ليم موير أن الرسول صلى الله عليه وسلم أصابته نوبة عضيية ، وإن كان ، درمنجم، يرى أنها لا تستند إلى شيء صحيح غيرما جاء في ظاهر الآيات (۲) إن شرح الصدر كان روحياً عتاً (الغابة منه تطهير القلب وتنظيفه ليتلقى الرسالة القدمية خالصة ويؤديها غلصاً تمام الإخلاص

ثالثًا : أن محمدًا صلى الله عليه وسلم ليسُ في حاجة إلى الحوارق ، كما تيسرت لسابقيه من الرسل وأن حياة محمّد كانت كلها إنسانية ساسة وينساق هيكل مع ما أسماه الموضوعية والروح العلمية حتى فيها أخبر عنه القرآن بصريح القول وواضح العبارة فيما نختص بالكارثة التي وقعت لجنود أبرهة عندماً هاجم مكة مجيوشه قصد تهديمها ، ولما فر السكان لشعاب الجال ، وخلا الجو لأبرهة وجنوده لتخريب بيت الله الحرام ، يرى هيكل أن وباء الجدرى قد تفشى بالجيش ، وبدأ يفتك به ولا يقبل قصة الطبر الأبابيل التي رمت المغيرين محجارة صغيرة فقضت عليهم ، وعلى فيلهم فهذا منطق العقل يقول بالجراثم والوباء ، أما ما سوى ذلك من قدرة القادر الحكم فيدعى أنه أمر لا يقره العلم وترفضه الحتمية في القوانين العلمية ، يقول على العرببي : الحقيقة أن هيكل أراد أن يتقرب إلى أصدقائه من المستشرقين . كما أنه كان يتقرب إلى بعض الوزراء المسيحيين في الحكومة المصرية ، وكان السائد في عصر ١٩٣٥موجة المناهج الغربية والروح العلمية الموضوعية التي كان يصدرها الغرب بواسطة المبشرين والمستشرقين وتلاميذهم وشعرائهم فى الدول الإسلامية فنجدها تطبق على الأدب العربي ويتسلل إلى الحكم فنثار قضية الفصل بنن الدين والدولة وكتاب على عبد الرازق ( الإسلام وأصو ل الحكم) أكبر شاهد ، ألفه بعد سقوط الحلافة العثمانية عام ١٩٢٤ .

ويقول إن الشيخ مصطنى صبرى قد هاجم هذا المهج هجوماً واسعاً ف كتابه (موقف العلم والعالم من رب العالمن) .

وقد أورد الشيخ محمد زهران فى مجلة المنار أخطاءً هيكُل فى السيرة ١ – أن كلامه فى بدء الوحى يفيد أن أول سورة ( اقرأ ) نزل مناماً :

- ٢ ــ ما أورده في قصة إبراهم والكعبة.
  - ٣ ــ قصة شق الصدر .
  - ٤ الإسراء والمعراج .
    - هــ معجزة الغار
  - ٦ قصة سراقة .
     ٧ إنكار ه المعجز ات .

وقد عالجنا هذه الظاهرة في محث مستقل نورده بعد :

### أخطاء فى كتابة السيرة

إن هناك ظاهرة عيقة تبدو في أفق الفكر الإسلامي الحديث جدرة بالرصد والدراسة: تلك هي انطلاقته إلى آفاق الرشد و دخوله مرحلة الأصالة استمراراً من المنابع الأولى وتحرراً من زيف المحاولة التي أجربها حركة الاستشراق والتبشر والغزو الثقافي خلال السنوات الحمسن الأخرة ، وقد انبخت هذه الحركة المنجهة إلى التأصيل على يد حركة اليقظة الإسلامية التي خلت لواء الدعوة لاتضاص المنابع في المهيج القرآني بعيداً عن مناهج الفياشفات أو الإعرال.

والظاهرة كما يلي :

في خلال فترة الاستعار الفرق للعالم الإسلامي كانت المحاولة ترمى إلى ( تفريغ الإسلام من مفاهيمه الأصبلة) وقد جرت هذه المحاولة باستخدام مذاهب ترمى إلى عزل مفهوم الجهاد كما حدث فى القاديانية ، أو إعلاء شأن المفهوم العقلافي أو المفهوم الوجدائي ، اعهادًا على صور قدعة فى الاعترال أو التصوف الفلسي أو الباطنية . وقد كان لهذا الاتجاه الفلسي أثره الوقى فى رد عادية الاتهامات التى وجهت إلى الإسلام بأنه ضد العقل أو أنه جبرى ينكر الإرادة الفردية .

وقد حاول كتبر من الباحثين الدفاع عن الإسلام بأسلوب الفلسفة أو المهج الغربي للبحث أمثال محمد عبده ، وإقبال ، والعقاد ، والدكتور هيكل.

ولكن مهج القرآن كالماء لا يستغنى عنه أحد ، ومهج الفلسفة أو الكلام

كالدواء لا يحتاج إليه إلا المريض حسب ما عمر الإمام الغزالي في مثل هذا الموقف إبان هجمة الفلسفة اليوبانية .

وقد مرت مثل هذه التجربة من قبل ووقف مها الإمام الغزالى والإمام ابن للهمام الغزالى والإمام ابن تهده المحاولات بأن من قبل ويمية مثل هذا الموقف لقد كان المسلمون يرون إيان هذه المحاولات بأن عليه من المسلمين يدافعون عن الإسلام ، ويردون عادية خصومه ولكننا حين نماود النظر الآن تجد أن هذا الأسلوب لم يكن أصيلا وأن مهج القرآن هو الأسلوب الوحيد للدفاع عن الإسلام وليس أسلوب القلسفة أو أسلوب المتكلمين .

وأن عاولة الرد عل شهات موجهة إلى الإسلام بأسلوب الفلسفة أو المهج العلمى الغرق من شأنه أن يبدو بريقه فترة ما ثم تتجاوزه التغيرات وتعتوره التطورات : أما مفهوم القرآن ومنطقه ومهجه فإنه شحالد وباق لايعتربه تحول أو اضطراب .

عنى محمد عبده بدور العقل فى مواجهة التحدى الذى كانت تقدمه آراء الاستشراق من اتهام الإسلام بالجرية الصوفية أو القدرية فحاول أن يعلى العقل حتى يضع الإسلام فى مستوى مقاهم الغرب الذى كان يعلى شأن العقل والعلم إذ ذاك ولكن الأستاذ الإمام ذهب بعيداً فأعلى العقل على النص وجعل العقل حكماً على الوحى . وذلك حين قال بتأويل النص حتى يوافق العقل . (وقد تعرض الاستاذ سيد قطب إلى هذا الهمنى فى كتابه خصائص التصور الإسلامى):

ولكن المسج القرآنى يرى غير ما يرى الشيخ محمد عبده – وهو مفهوم الأصالة : وهو ما كشفت عنه مدرسة اليقظة ذلك أن للمقل مكانه وحدوده وأنه ليس الحكم الأعمر (وما دام النص محكماً فالمدلول الصربح النص من غير تأويل هو الحكم) .

وهذه الظاهرة التي اضطر الشيخ محمد عبده أن يواجهها في سبيل الدفاع عن الإسلام قد اتخذت من بعد مقمراً ما يز ال يستعمله خصومه الإسلام وإلى اليوم .

كذلك فإن حديث الشيخ محمد عبده عن أن الشريعة تتصل بأمور العباد

وأن فها سعة للاجهاد قد أخذها دعاة التغريب من بعد وحاولوا أن يقولوا بأن الشريعة الإسلامية تستطيع أن تبرز واقع المجتمعات اليوم وهذا ما لم يقصد إليه الشيخ محمد عبده ولقد جرت المحاولة في هذا الاتجاه نحو النظر إلى المعجزات وأحصيت كتابات لفريد وجدى والشيخ المراغى والدكتور هيكل كانت مثابة تيار خطير من تيارات إنكار المعجزات في سبيل إعلاء نظرة العقل أو المهج العلمى الغرى .

وقد أفاض فى كشف هذه الظاهرة الإمام العلامة الشيخ مصطفى صبرى شيخ الإسلام فى الدولة العانماتية فى كتابه ( دوقف العلم والعالم من رب العالمين ) . وهو كتاب خطمر عمل مدى خطر ظاهرة إنكار معجزات الرسول فى سبيل أصحاب المبهم العرفى .

وحن تقرأ للدكتور هيكل عاولته في كتابه السرة مجده عاول أن يواجه خطرين : خطر حملة التبشر التي اجتاحت البلاد الإسلامية في الثلاثينات وخطر الاستشراق.

يْقُول في مقاله (كيف ولماذا أكتب حياة محمد) .

إن المستشرقين الذين كتبوا عن محمد وعن الإسلام قد تأثروا في كتابهم بدافع من التعصب المسيحي وإن هم ألقوا على ما كبنوا صبغة البحث العلمي ولا ربب أنهم على الأغلب لم يستطيعوا أن يتفذوا إلى دقائق أسرار الحياة العربية لتأثرهم بالمبيئة الغزبية التي يعيشون فها والتي ورثوا من ترائها في التفكير والبحث ما لا يسهل علهم معه إن محسوا بإحساس رجل الصحراء والعائش في الجو المكشوف والمبيئة الطبيعية كما المبيئة الوراثية على التفكر وعلى التعسور أثر عيق لا سبيل لى إنكاره »:

م يشر إلى أنه يريد أن يرضى العقل الحديث بكتابه السيرة وأن هناك مسائل برى أنها من وضع بعض الكتاب الذين دسوا عن حسن نية أو سوء نية طائفة من الحرافات :

ولقد واجه الدكتور حسن الهراوى ( هيكلا ، فى إبان كتابته السرة وكشف عن خطأ الاتجاه إلى تقبل وجهة نظر إميل درمنحم الى بنى علمها هيكل كتابه (حياة محمد) وأشار إلى تلك العبارات الماكرة التي نقلها هيكل عن درمنح والتي تحاول أن تصور النبي صلى الله عليه وسلم ، وقد نائر بأهل الكتاب في الجزيرة العربية أو في ذهابه إلى الشام أو في إرسال بمض أصحابه إلى الحيشة المسيحية وهذا كله زيف مقصود أعده درمنح وتابعه فيه هيكل إلى حدما .

وقد أشار الدكتور الهراوى إلى أن هذا هو السير فى الطريق الذى رسمه الاستشراق ، وهذا شبيه بالوقوع فى الفخ الذى نصبه الاستشراق فى اتهام الإسلام بالجبرية مما دفع بعض الكتاب إلى إعلاء ما أسموه عقلانية الإسلام .

ولقد سار اتجاه هيكل شوطاً ولكنه عجز ، لأنه بعيد عن الأصالة واستطاعت حركة اليقظة الإسلامية أن تنمى (مهج القرآن) وأسلوبه في كتابه السرة وفى التعريف بالإسلام ومهج القرآن هو الأصالة ومهج الفلسفة والأسلوب العلمى الغربي هو مهج (التغريب).

وقد تصدى لذلك رجل من أجل رجال الفكر الإسلامى في عصر نا وهو الاستاذ محمد سعيد رمضان البوطى في كتابه رافقه السبرة) التي كشف بها زيف عاولات كتابة السبرة على غير الفهم القرآفى قال: إن الهدف هو تصحيح أغلاط كتبرين بمن كتبوا عن السبرة في هذا العصر وأن نميط النشاء عن المغالطات التي كانت ولا تزال تدسها أقلام كثير من الكاتبين المستشرقين والمستغربين وهي أغلاظ ومغالطات قامت لتغذيبها ورعايها وترويجها مدرسة فكرية معينة نشأت في أواخر القرن التاسع عشر وراحت تمد من أثرها وظلالها إلى أيامنا هذه

إن هذه المدرسة لم تعد تجدع إلا قلة من بقايا المفتونين باسمها وباسم مؤسسها ورعايتها وأن الحقائق الناصعة في حياة المصطفى صلى اقد عليه وسلم تظل هي المشرقة السائدة ويظل العقل الحر نزاعاً إليا موقناً بها غير مطمئن إلى أى تأويل أو تحليل بسهدف تحويرها أو التلاعب بها . ولقد علم عامة الباحث و المفكرين أن أهم أسباب نشأة تلك المدرسة في حيها ؛ ذلك الانبار الذي أصيبت به كتبراً من العقول العربية المسلمة من أبناء البضة العلمية في أوربا ، فقد راحت تلك العقول تتوهم تحت تأثير ذلك الانبار – أنه ليس ين المسلمين وبن أن يهضوا طلل تلك البضة إلا أن يفهموا الإسلام هنا كما فهمت أوربا النصرانية هناك ، وأن يضعوا حقائق الإسلام النبيبة من وراه اكتشافات العلوم المادية فلا يؤمنوا بنيب لم يدركه علم ولا يعربعوا على معجزة لم يؤيدها اكتشاف أو اخراع ، فإن فعلوا ذلك بضوا بهضة أوربا في علومها ولحقوها في رقبها وفتوبها . ومن هنا أنشأ أقطاب تلك المدرسة ما زعموه ( الإصلاح الديني ) والدين الصحيح ما كان يوماً ليفسد حي محتاج إلى مصلح أو إصلاح.

وكان من مظاهر هذا الإصلاح ظهور أول تجربة تحاول تحليل حياة الرسول سمل الله عليه وسلم تحليلا يسبر في خضوع منكسر وراء المقلية الأوربية وتحت لواء ما زعوه ( العلم الحديث ) أجل . فقد كان كتاب حياة عمد لحسن هيكل التجربة الرائدة في هذا المضار ، أهلن فيه الرجل أنه لا بريد أن يفهم حياة محمد صلى الله عليه وسلم إلا كما يأمر به العلم ولذلك فلا خوارق ولا معجزات في حياته عليه الصلاة والسلام وإنما هو القرآن وقط الكتاب والقرآن فقط . وانهرى الشيخ مصطفى المرافي شيخ الأزهر يقرظ الكتاب ويبارك الحطوة الرائدة وتطلق ( محمد فريد وجدى ) هو الآخر ينشر سلسلة مقالاته داعياً الناس إلى فهم الإسلام والسيرة النبوية عن طريق العلم ، ولو التصدى ذلك الإعراض عن الحر الصادق الذي ثبت في الكتابة والسنة وإنما كان يقصد بطريق العلم ألا يستسلم العلم إنا يتحقق بإنكار أكل ما لم

كانت هذه المدرسة رد فعل أثاره الانهار والشعور بالضعف لدى طائفة من المسلمين تهيأ لها بسبب ظروف خاصة أحاطت بها أن تطلع على الحياة الأوربية فنسهو بها زخارفها وملاذها فانحذوا من نزوات أنفسهم حاكماً مسلطاً على عقولم واصطنعوا بذلك مدرسة فكرية ظاهرها الإصلاح الديني وباطها الاستخداء النفسي والانهار الفكري بين يدى نهضة الغرب ولم تكتسب هذه المدرسة أي نهضة علمية كالتي نهضها أوربا كما كانوا يوهمون أو يتوهمون ، كل ما جته أيدى ذلك الإصلاح الديني فقمان الحقيقتين معاً فلاهم على حقيقهم الدينية أبقوا ولا على النهضة العلمية عثروا. ويقول : إن المسلم لا ينبغى للحظة واحدة أن عاول فهم حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم على أنه عبقرى عظيم أو قائد خطير أو راهب عمنك ، فنل هذه المحاولة ليست إلا مماندة أو معابنة للحقائق الكبرى التى تذخر بها حياة محمد صلى الله عليه وسلم فقد أثبتت الحقائق أن النبى صلى الله عليه وسلم كان متصفاً بكل صفات السعو والكمال الحلتي والعقل والنفسى ، ولكن كل ذلك كان ينبع من حقيقة واحدة كبرى في حياته عليه الصلاة والسلام أن المعجزة الوحيدة في حياته صلى الله عليه وسلم إنما هي القمرآن ما دام أنه لا ينكر أن له عليه الصلاة والسلام سيرة نحاول أن ففهم حياته من خلالها .

أما إن كان ينكر وجود هذه السيرة فإن عليه أن ينكر معجزة القرآن أيضاً إذ لم تبلغنا معجزات رسول الله صلى الله عليه وسلم المختلفة إلا من حيث بلغتنامته معجزة القرآن . ا ه

وقد زال اللبس واشرقت الحقيقة مرة أخرى حن غلب المهج القرآنى الذى حملته حركة اليقظة الإسلامية والتى قدمت الآن جيلا أو جيلين على طريق الأصالة كان رائد هذه المدرسة فى الحقيقة هو الإمام حسن البنا ومن حوله نشأ الكنبرون : مصطفى السباعى وعمر الأميرى ومحمد المبارك ومحمد الغزالى وسيد قطب وتابعه على الطريق أجيال كثيرة :

ولا ريب أن طريق التغريب هو ما بعثه المستشرقون وحملوا عايه تلاميذهم ومن حول المبح القرآنى والمميح الفلسي نجد ذلك الحلاف الواضح بين ما كتبه عباس محمود العقاد فى كتابه الفلسفة القرآنية ورعليه فى ذلك الدكتور محمد أحمد الغمر اوى يقول: (ينبغى أن ينبه الحمل إلى أن يقر أ العقاد باحتياط وهو يكتب عن الإسلام فالعقاد ابن العصر الحديث أخذ ثقافته بما قرأ الأدبائه وعلم ثمي كثير ، وليس كل ما كتبه المستشرقون عن الإسلام يقبله المسلم ولا كل نظريات علجاء الغرب تنفق وما قرره الترآن لكن العقاد اعتقد من هذه النظريات ما اعتقد ، فهو ينظر إلى المتقد م، اعتقده ألعقاد فريزر) فى نشوء الأدبان فهى عنده ليست محاوية ولكن أرضية فلم يقدة المقادة ورية وركل أرضية و

نشأت بالتطور والترق إلى الأحسن ومن هنا تفضيل العقاد للإسلام على غيره من الأدبان فهو آخرها وإذن فهو خبرها ومن هنا تفضيله ما سماه الفلسفة القرآنية على غيرها من الفلسفات . إن لم يكن هذا هو تفسير إطلاق اسميد الغريبين على كتابيه (عبقرية محمد) و (الفلسفة القرآنية) فهذه التسمية خطأ منه ينبغيأن ينبه إليه قارىء الكتابن من المسلمين لينجوان ما أمكن بما توحي به التسمية من أن محمداً صلى الله عليه وسلم عبقري من العباقرة لا نبي ولارسول بالمعنى الديني المعروف في الأديان المنزلة : يوكد هذا الإبحاء إن جاء الكتاب واحداً من سلسلة كتب العبقريات الإسلامية وإن يكن أولها فالناشيء الذي يقرأ بعد عبقرية محمد صلى الله عليه وسلم عبقرية أبى بكر رضى الله عنه . وعقرية عمر رضى الله عنه مثلاً لا يمكن أن يسلم من إبحاء خيى إلى نفسه أن محمداً صلى الله عليه وسلم ، وأبا يكر وعمر رضى الله عنهما من قبيل واحد : عبقرى من عباقرة وإن يكن أكبرهم حميعاً ، فالذي سمى النبي صلى الله عليه وسلم بطل الأبطال فأوهم أنه واحدُ من صنف ممتاز من الناس متجدد على العصور ، بدلا من صنفُ اختَم به صلى الله عليه وسلم صنف الأنبياء والمرسلين من عند الله . فالنبي والرسول يأتيه الملك من عند الله عما شاء الله من وحي ومن كتاب ولا كذلك العبقري ولا البطل ، فالنبوة والرسالة فوق البطولة والعبقرية بكثير ، وكم من الصحابة رضوان الله عليهم من بطل ومن عبقرى وكلهم يدين له صلى الله عليه وسلم بأنه رسول الله إلى الناس كافة في ذلك العصر وما بعده وأنه خاتم النبيين (وهذا الذي يشير إليه الأستاذ سيد قطب في كتابه ( خصائص التصور الإسلامي ) الذي أراد به ف الحق أن يكشف عن الفوارق العميقة بن التفسير القلسي للإسلام والقرآن، الذى ذهب إليه العقاد والتفسير القرآنى للإسلام والقرآن ،ولعل هذا كان سر الاختلاف بينهما وسر الحلاف بعد أن بدأ معاً الطريق إلى فهم الإسلام والكتابة عنه فى أول الأربعينات عندما كتب العقاد عبقرية محمد صلى الله عليه وسلم ، وكتب سيد قطب النصو ر الفي للقرآن ، ثم اختلف الطريق ، أما العقاد فقد اعتصم ممدرستهالفلسفية الغربية وعرض علمها الإسلام فأصاب وأخطأ ، أما سيد قطب فقد خلع ثوبه تمـاماً وآمن بمفهوم القرآن الأصيل ولا ربب أن ما قاله الأستاذ أحمد شكرى في هذا المعنى كبير الدلالة :

أراد العقاد أن بجعل للإسلام فلسفة وكان يعرض العقيدة أحياناً بأسلوب الفلسفة، ونحن نختلف معه، لأنه لأبد أن تعرض العقيده بأسلوب العقيدة، إذ أن عرض العقيدة بأسلوب الفلسفة يقتلها ويطيء شعاعها ويقصرها على جانب واحد من الكينونة الإنسانية، وفارق كبير بين التصور الفلسي والتصور الاعتقادي ذلك ( أن التصور القلسي ينشأ في الفكر البشري من صنع هذا الفكر لمحاولة تفسير الوجود وعلاقة الإنسان به ولكنه يبتي فيحدود المعرفة الباردة ، أما التصور الاعتقادى فهو تصور ينبثق من الضمير ويتفاعل مع المشاعر ويتلبس بالحياة فهو وشيجه حية بن الإنسان والوجود وبن الإنسان وحالق الوجود). وفى نفس الطريق من التبعية والتغريب إلى الأصالة والمنابع الأولى نجد تلك الأبحاث الواسعة العميقة عن استقلالية الشريعة الإسلامية عن القانون الوضعي ، واستقلالية التربية الإسلامية عن التربية الغربية وذاتية الإسلام الواضحة فى مناهج الاجتماع والنفس والأخلاق بمما يختلف اختلافاً واضحاً عن الفلسفة الغربية المـادية مها بنوع خاص واستقلالية الإسلام في مهجه السياسي والاقتصاديعن الرأسمالية والليىرالية وعن الديمقر اطية ، والمــاركسية والاشتراكية على نحو ( مفرد ) لأنه رباني من عند ألله . هذه هي الصورة التي تبدو في أفق الفكر الإسلامي اليوم لنزيح ركام الفلسفات والمفاهيم التغريبية التي حملها الغزو الثقافي من الفكر التلمودي والوثني والإباحي الغرفي وألتي بها في أفق الفكر الإسلامي وانخدع بعض مفكري الإسلام فحاولوا أن يتخذوا من الأسلوب القلسي مدخلاً إلى فهم الإسلام ، وهمي محاولة لهم فها أجر واحد ، أما مفهوم حركة اليقظة الإسلامية فقد لمع في الأفق أول ما لمع قرآنياً ربانياً خالصاً متحرراً من كل مفاهم المذاهب والفرق.

وبعد فتاك أولى المحاولات في الكشف عن هذه الظاهرة أرجو أن تتبعها حلقة أخرى على نفس طريق الإصالة والرشد الفكرى ولعل أهم ما عب أن أشير إليه هنا أن (الأصالة) قد كسرت ذلك القيد المسموم الذي حاول به دعاة النفريب أن يقصلوا بين الفكر الإسلامي الحديث وبين الفكر الإسلامي في منابعه الأولى في عهد رسول الله صلى القدعليه وسلم ، والصحابة والتابعين رضوان الله عليم : . :

وأبانت أن الانطلاقة الحديثة مرتبطة ومدعمة بالسابق لهما كحلفة من حلقات متصلة لا انقصام لهما .

## طه حسن

أهم الأخطار التي يروج لهـا فكر طه حــين والتي بجب الحيطة فىالنظر إلها هي :

أولا : قوله بالتناقض بين نصوص الكتب الدينية وبما وصل إليه العلم ، وقوله : (إن الدين لم ينزل من السياء وإنمــا خرج من الأرض كما خرجت الجاعة نفسها) وهذه نظرية شاعت حيناً في الفكر الغربي تحت تأثير المدرسة التي برأسها اليهودي (دوركام).

فانساً : إثارة الشهات حول ما سماه القرآن المكى والقرآن المدنى ، وهي نظرية أعلما المهودى (جولد زهر ) وثبت فعادها ،

ثالثًا : تأبيده القائلين بتحريق العرب الفاتحين لمكتبة الإسكندرية وهي نظرية رددها المستشرق (جريفيني) في مؤتمر المستشرقين عام ١٩٢٤ رابعاً : عَلِيِّ على إعادة طبع (رسائل إخوان الصفا) وتقديمها مقلمة

رابعها : "على على إعاده طبع ( رسائل إخوان الصفا) و تلديمها المسلمة ضحمة فى محاولة لإحياء الفكر الباطنى المحوسي الذي كان محمل الموامرة على الإسلام والدولة الإسلامية .

خاصاً : إحيازه شعر المجون والغزل بالمذكر وكل شعر خارج عن الأخلاق سواء كان جنسياً أو هجاء ، وقد أولى الهمامه بأنى نواس ، وبشار والضحاك فى دراسات واسعة عرض فها آراههم وحلل حياتهم .

سادهاً: ترحمة القصص الفرنسي المكشوف ، وترحمة شعر بودلير وغيره من الأدب الأجنبي الاباحي الحليع .

سابعاً ؛ إثارة شبة خطيرة عن أن القرن الثانى الهجرى كان عصر شك ومجون .

ثامناً : قدم فكرة فصل الأدب العربي عن الفكر الإسلامي كقدمة لدفعه إلى ساحة الإباحيات والشك وغيرها وذلك باسم تحريره من التأثير الدبني، تاسعاً : إعلاء شأن الفرعونية وإنكار الروابط العربية والإسلامية ومن ذلك قوله : إن الفرعونية متأصلة فى نفوس المصريين ولو وقف الدين الإسلامى حاجراً بيتنا وبين فرعونيتنا لنبذناه .

العاشر: إشاعة دعوة البحر الأبيض لحساب بعض القوى الأجبية والقول: بأن المصريين غريبوا المقل والثقافة ، وأن الفكر الإسلامي قام على آثار الفكر اليوناني القدم ولذلك فلا مانع من تبعيته في العصر الحديث للفكر الغربي.

الحادى عشر: الادعاء بأن الشاعر أبا الطب المتنبى ( لقيط ) وهى دعوى باطلة أقام علمها كتابه ( مع المتنبى ) متابعاً رأى الاستشراق وهادماً لبطولة شاعر عرق نابه .

الشانى عشر : الهامه الحطير لاين خلدون بالسدّاجة والقصور وفساد المهج وهو ما نقله عن أستاذه الهودى ( دوركام ) .

الثالث عشر : إعادة خلط الإسرائيليات والأساطىر إلى السرة النبوية بعد أن نقاها المفكرون المسلمون مها والتريد فى هذه الإسرائيليات والتوسع فى وذلك فى كتابه (على هامش السيرة) وقد كشف هذا الانجاه الدكتور محمد حسن هيكل ووصفه مصطفى صادق الرافعى بأنه (تهكم صريح).

الرابع عشر : حملته على الصحابة والرعيل الأول من الصفوة المسلمة وتشبههم بالسياسين المحترفن فى كتابه (الفتنة الكبرى).

الحامس عشر : إثارة الشهات حول ( أصالة ) الأدب العربي والدكر الإسلامي بمنا رعمه من أثر البهود والوثنية والنصرانية في الشعر العربي .

السادس عشر : إنكار وجو دسيدنا إبراهم وسيدنا إسماعيل عليهما السلام وإنكار رحلهما إلى الجزيرة العربية وإعادة بناء الكعبة على نفس النحو الذي أورده العهد القدم وكتابات الصهيونية .

السابع عشر : دعوته إلى إعلاء شأن الأدب اليوناني على الأدب العربي والقول : بأن لليونان فضلا على العربية والفكر الإسلامي . الثامن عشر : دعوته إلى الأخذ بالحضارة الغربية ( حلوها ومرها وما محمد منها وما يعاب) في كتابه (مستقبل الثقافة) .

التاسع عشر : وصف النتح الإسلاى لمصر بأنه ( استهار عوبى ) وعبارته هى : ( خضع المصريون لفمروب من البغى والعدوان جامهم من القرس والرومان والعرب).

العشرون : إنكار شخصية عبد الله ن سبأ الهودية وتعرثته مما أور ده الطبرى ومورخوا المسلمين من دور ضبخم في فتنة مقتل عبان في كتابه (الفتنة الكبرى).

هذه أبرز الشبات التي أوردها كتب طه حسن وقد واجهها أقلام الكتاب في عصره ومن بعد مواجهة حاسمة وكشفت زيف هذه الاعمامات ولم برجع الدكتور طه عن رأيه واحد مها ( وإن كان قد رجع عن رأيه في المنفلوطي ولم نورده فلذا ) ولا ترال هذه السموم باقية في موافاته وكتبه بين أيلين الناس ، ولقد هزم هذا الفكر الاستشراق التبشيري هزيمة منكرة ، وطه حسن حي ، لقد ووجه طه حسن بالرفض والمحاصمة وحرقت كتبه في بعض العواصم العربية ( دمشق ) وأرسل إليه كثير من المفكرين برقيات تعارضه وقد زيفت كثير من المفكرين برقيات تعارضه وقد زيفت كثير من الدوائر العلمية آرائه كما فعل موشم إبن خلدون ودراسات أساتذة كلية أركان حرب الجيش رأيه في العروبة :

إن النقطة الحقيقية هي ( التبعة والمسئولية التي محملها فكر طه حسن الأحيال المتعاقبة ) كما أشار إلى ذلك الأسناذ الجليل أحمد حسن ، هذا الفكر الذي ما زال مطروحاً بن أيدى الشباب بكل ما فيه من تناقض وسموم الفكر الذي ما زال مطروحاً بن أيدى الشباب بكل ما فيه من تناقض وسموم قد تنازل عن كثير من آرائه في سنواته الأخيرة ، ونقول : فأن الدليل ؟ فلد تنازل عن كثير من آرائه في سنواته الأخيرة ، ونقول : فأن الدليل ؟ بل المكس هو الصحيح ، فإن الدكتور طه حسن كان حريصاً في مجموعات مقالاته التي نشرت في السنوات الأخيرة أن يستبي هذه السموم وأن يعلن في حديث مع فواد دواره بأنه لم يتنازل عن أي

وأى قال به أو أعلنه ، وكل ذلك يعزز القول : بأن الدكتور طه حسين كان مصراً على تلك الآراء حيى آخو لحظة من حياته .

وقد كان من حتى الأجيال الجديدة المسلمة علينا أن نعلمهم كيف يقفون من كل ما يقدمه الكتاب التغريبيون موقف الحذروأن يعرضوه على قيمنا الإساسية ومفاهيمنا الأصيلة فما وجـــدوه متفقاً معها فليتقبلوه ومالم مجدوه كذلك واجهوه عذر واحتاطوا منه .

ولعل كتابنا ( طه حسن : حياته وفكره فى ضوء الإسلام) قد كشف عن جلور الحياة الفكرية والاجهاعية والسياسية فى مصر والبلاد العربية خلال تلك المرحلة التى عاشها الأمة منذ جاء الاستعار وألتى على الحياة فها من تيارات تتصل بنثيت النفوذ الأجنى عن طريق الثقافة والفكر والتعلم .

ونحن نتصدى للكشف عن تلك الأخطار التي تمثلت في كتابات عدد من المفكر من الذي والتماس أسلوب العيش المفكر الذي والتماس أسلوب العيش من المفكر والقماس أسلوب العيش من بعد – وقبل : إن برحل الدكتور طه حسن – عن فساد هذا الأسلوب من بعد – وقبل : إن برحل الدكتور طه حسن – عن فساد هذا الأسلوب المناهج التي نجمع بها المسلمون من قبل في كل أزمة وقد تبينت في السنوات وغيرهم حقيقة خطيرة ظلت خافية وقتا طويلا ، وهي أن طه حسن كان يكن عاطفة خفية ظل يسرها وقتا طويلا ، وهي أن طه حسن كان يكن عاطفة خفية ظل يسرها وقتا طويلا نحت ستار من التظاهر بالديمقراطية وحب الغرب ، وهي عبة الشيوعين ومساندهم ومتابعة كتاباهم وتمنيا أن تمند دعوتهم وأن ينتشر فكرهم فهو يتابعهم ويقرأ ما يكتونه ويعلق عليه إذ قابلهم ويقضى لهم مصالحهم وهو يوسطونه من مركز النفوذ والفوة في أموزهم.

# (مقال عبد العظيم أنيس : العربي مارس عام ١٩٨١)

وهم رونه رائداً للنكر الماركسي بكتابه ( المعذبون في الأرض) وقد كان لاتصاله بالوفد وعمله به مدخلا للحتاح الماركسي المعروف الذي كان يقوده الدكتور محمد مندور ، وهم حين يتحدثون عن حبه لمصر وولامه طما إنما يعجبون بإقليميته الواضحة العميقة ذات الطابع الفرعوفي الكاره للمروبة والإسلام معاً . وقد دافع عن الماركسين الذن فصلوا وسمنوا عام 190 وميم عبد العظيم أنيس وعمل على إعاديم بعد خروجهم من المعتقلات، وقال له طه حسن : إنكم تنياسرون وتظنون أني على يمينكم هل كتب أحدهم شيئاً كالمعذبون في الأرض وفي فعرة من الفترات هاجم فتحي غام كتاب (المديون في الأرض) من وجهة نظر ماركسية وقال: إنه لفو .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى موقفه من الصهيونية .

يقول الأستاذ أحمد حسن: (كيف عملت الصبيونية على إذاعة شهرته عالمياً وذلك عناسية خطاب إسحاق نافون رئيس دولة إسرائيل عنه وكيف زار المستعمرات الإسرائيلية منذ عصر مبكر جداً وأن البود وسيطرتهم على الأعلام وقف من الإسلام موقفاً معادياً في الصدر الأول والأكبر من حياته) وقد حقق هذا الموقف الدكتور حسن فوزى مجلة أكتوبر ( ١٨ أكتوبر عام 1949) حت قال : (إن زيارته الأولى الإسرائيل مع طه حسن كانت عام 1948 قال : في عام 1945 ذهبنا إلى القدس مع طه حسن وكان مدراً المحافظة الماهرة بالنيابة وكان حسن فوزى عميداً لكلية العلوم ، وقد طلب المعامة القاهرة بالنيابة وكان حسن فوزى عميداً لكلية العلوم ، وقد طلب إلى المواراً العول الحداً من العرب أنه اتصل بأحد من البود) .

وقد قلمت الأمحاث الجديدة التي نشرت في السنوات الأخبرة حقائق هامة في هذا المحال وخاصة بحث الدكتورة عواطف عبد الرحمن .

## الصحافة اليهودية في مصر

التي تقول : ( وعندما أقبلت الأربعينسات وأصبح تحقيق الوطن القوى البهودى قاب قوسن أو أدنى وانكشف تماماً الخطر الصهيونى أمام الرأى العام العربي والمصرى من خلال الصدمات التي وقعت بن الحركة الوطنية القلسطينية في مواجهة الحركة الصهيونية المدعومة بالمسائدة العربطائية. فقد فوجيء الرأى العام المصرى بأسلوب دعائى جديد يتلخص في إصدار محميفة مصرية ذات طابع ثقافي ضمت نخبة من كبار المثقفين المصريين بتمويل مهودى صهيونى وبواجهة حضارية لا تحسل إثارة الشكوك حول انهام، تلك صحيفة ( المكاتب المصرى ) التي صدرت في أكتو بر عام 1920 وكانت تنولى تمويلها إحدى العائلات البودية الرية وهي أسرة ( هرارى ) و بأس تحر برعا عيد الأدب العربي الدكتور طه حسين وأن منابعة إعداد الحاتم بالمات القلسطينية أو معالجاتها كحادث هامشى لا عمل أكثر من عود أو اثنين من أعمدة الحاة.

وأشارت إلى تعاطف طه حسن مع الحركة الهردية، فقد تتلمذ على يديه كثير من الطلبة الهود أمثال إسرائيل ولفنسون الذي أعد رسالة الدكتوراه عن ( تاريخ الهود في بلاد العرب في الجاهلية والسلام ) أشرف عليها الدكتور طه حسن ، وقد أحاطت الصحافة الهودية طه حسن باهمامها الواضح وخاصة عندما أعيد إلى الجامعة بعد إقضائه عبها لفرة طويلة عام 1978 ، وقد قام الهود بترحمة كتابه ( الأيام ) إلى العربة ، كما قام يزيارة مدارس الطائفة الإسرائيلية بالإسكندرية عام 1988 وكان في أستقباله كبار الشخصيات الهودية وعلى رأمهم الحاضام الأكبر ( فنتورا ) وأعدوا فشيئا خاصاً للرحيب به ، وألى طه حسن عاضرة عن علاقة الهود بالأدب العربي استشراما الصحف الهودية في الذعاية .

اما البحث الثانى نقد قدمته فى أطروحة الآسة (سهام نصار) عن المسحافة البودية فى مصر: فأشارت إلى الدور الخطير الذي قامت به مجلة المكاتب المصرى، ومحاضرات طه حسن فى المدارس الإسرائيلية عن فضل مزعوم للبود على الأدب العربي.

ولقد أثعرت فى المحامع العلمية شبات طه حسين وخاصة فى موتمر السنة والسيرة الذى عقد فى قطر عام ١٤٠١ هـ حيث عرض الدكتور محمد البهى ، والشيخ محمد الغزالى وغيرهم لتجاوزات طه حسن واتخذ الموتمر قراراً عجب مواقات طه حسن عن الشباب المسلم . وتما قاله الدكتور محمد البهى: إن الدكتور طه حسن أثار فى كتابه ( الفتنة الكبرى) شهة خطيرة لم تصبح مطلقاً وهى قوله : إن الإسلام بهى على هامش حياة المسلمين وأنه لم يستطح أن يفرض حياة المسلمين بين أصحاب الحضارات المختلفة ، وقد رد عليه الدكتور محمد البهى فى كتابه ( الفكر الإسلامي الحديث) رافضا هذا الرأى الشال .

# الفصئ لالشاني

# كتساب لبنان المارون

هرت الدول الأوربية فتنة عام ١٨٦٠ فى لبنان لعزلها عن الدولة العمانية ، وإعدادها كمتطلق لإتمام عزل العالم الإسلامى والبلاد العربية وإسقاط الدولة العمانية ، فقد فرضت الدول على الدولة العمانية إقامة نظام خماص بمنحه الاستقلال الذاتى تحت رئاسة حاكم مسيحى تختاره الدول الأوربية ويصدق عليه السلطان ولم تابث البحثات التبشيرية إن هرعت إلى بعروت وأقامت معاهدها وإرسالياتها فى محلولة لفرض نفوذ ثقافى غربى

عُلى أبناء المـارون وقد بدأت الإرساليات الفرنسية هذا العمل ولحقت بها البعثات الأمريكية ولم تلبث بعد قليل أن أصبحت مصدراً خطيراً لتصدير صحفيين وكتاب إلى مصر ومختلف أنحاء العالم العربى ، ومما يذكر أن : ( سركيس ، وصروف،وتمر ، ومكاريوس ، وزيدان ، وفرح أنطون ، وشبلي شميل) كانت الدفعة الأولى من خر بجى هذه المعاهد وهم الذين تصدروا الصحافة العربية فى مصر وكانوا أصحاب الحملة العنيفة على الدولة العمانية وعلى السلطان عبد الحميد وهم الذين مهدوا للنفوذ الاستعارى والصهيونية ولفصل العرب عن الترك وتقسم البلاد العربية بن الصهيونية وفرنسا وإنجلترا. وقد حمل الصحفيون الشاميون المتعاونون مع الاستعار لواء الآراء الهدامة والمادية والإلحاد والشعوبية والتغريب ، وقد وصف (اللور دكرومر ) هذا الفريق فى مذكراته بأنهم منحة من السياء ، وأنهم خمرة البلاد ، وقد وصل بعضهم إلى أعلى المراكز الإدارية وفى فصل مطول من كتاب الدكتور أنيس صايغ ( الفكرة العربية في مصر ) يتحدث عن الأقليات فلمرجع إليه من يشاء ومما قاله : لم يكن كل السوريين المتعاونين مع الاحتلال موظفين أو مرابن ، فمهم من أنشأ صحفاً وأشهرها صحيفتي المقطم والمقتطف اللتان أصدرهما فارس نمر ، ويعقوب صروف ، وإسكندر مكاريوس ، وكانت

الصحيفتان اللسان الناطق لسلطات الاحتلال باللغة العربية ، فأيدتا ذلك الاحتلال وقاومتا الحركات الوطنية بكل ما في لفظتي تأييد ومهاحة من معان ، وكتب هولاء الثلاثة يدافعون عن حق الإنجليز بمصر ، ويصفون حسنات الاستمار و بمجدون أبطاله ، ويطالبون باستمراره ، ويدعون أهل مصر إلى الإذعان إليه لأنه بحصهم من ذاء (الوطنية ) ولم تمر بمصر حادثة واحدة إلا وقفوا فيها موقفاً معارضاً لأماني الشعب ، اتخذ الصحفيون وأصحاب الأقلام الشاميون والمسيحيون منذ اللهظة الأولى موقفاً موالياً للاستمار والتحر للعرق بشقيه، وكانوا أعواناً لكل النظريات والمذاهب والأبدلوجيات المؤافذة

لماذا اختار المسيحيون الفكر الغربي ؟ اتخذوه عكم الولاء العقائدى ، ولأنه معارض للفكر الإسلامي الذي تمثل نفوذ الجياعة القائم ، وقد علمسهم معاهد الإرساليات أن ينتضوا على الفكر الإسلامي وأن يعملوا على احتواء المسلمين في الفكر الغربي ، يقول :

لم يكن المفكرون المسيحيون في هذا المضار خاصة الصحفين والناشرين مجرد مراقبن سلبين بل كانوا مفكرين متمردين لعبوا دوراً مهماً في تحييد الفكر المعاصر، فلم يكن غربياً أن يبدو موالاء المفكرين المسيحين أمام المسلمين ليس مجرد مجددين بل مفسدين التراث والقيم التقليبية ، وقد تضمنت أقوالهم والطريقة التي قاموا بها هذه الأقوال : أكثر من مجرد انهاك العادة ، كان هناك نجاوز ونوع من الهرطقة ، كان المسيحيون المتعلمين مهيئون بكل قلوبهم لتنبى حضارة أوربا الحديثة أكثر مهماتهم أهمية في المختصر العربي الإسلامي من خلال كونهم مفسرين للغربيين ومبشرين لقيمه ،

ومن هنا كانت صيحات ضد التراث الإسلام عندما بدأ تجديد التراث وفى اللغة كانت دعوتهم إلى لغة وسطى للكتابة ، ولغة عامية للإنجيل ، وظهر سليم سركيس ، وفرح أنطون ، وسلامة موسى بيئون سحومهم ، وظهر الصراع بن أسلوب الترآن وأسلوب التوراة فى كتابات المتفلوطى وجدان وفى أحضان الكتاب المسيحين ظهرت فكرة القومية العلمانية وهم الذين هاحوا ارتباط الدن بالسياسة فى الفكر الإسلامي والمحتمع الإسلامي ، أرز كتاب ( المقطم ) ومنشيه وراسم سياسته من بدء صدوره عام 1۸۹۹ إلى وفاته عام 1۹۹۱ خلال أكر من ستن عاماً قضاها في العمل الصحف ، قلم إلى مصر مع صروف حيث الثقيا باللورد كرومر ، الذي اتفق معهما على إنشاء جريدة تواجه الصحافة الوطنية وقد الشقل تم بالمقطم . وكان صروف ، وتمر ، ومكاربوس والمحموعة كلها من بعد فرح أنطون ، وسلم سركيس ثمرة الإرساليات ، وحملة لواء الصحافة والقلم في مواجهة :

 ١ - السلطة العثمانية ، والسلطان عبد الحميد فقد حمل حملة عنيفـــة عليهما ومهدأ لإسقاطهما .

٢ ــ تأييد المحفل المـاسونى والدعوة المـاسونية .

٣ ــ مقارعة الصحف الوطنية .

4 - مدح المحتلين ورفع شأن دورهم في خدمة البلاد .
 6 - نشر الدعوة إلى الانتداب على سوريا ولبنان .

وأشار الباحثون إلى أن فارس نمر هو الذى سمى لقبول سعد زغلول في الوزارة وكان صاحب الفضل في إسناد عرش مصر إلى السلطان أحمد فواد، وقد هاجم فارس نمر كل الشرفاء الأبرار : مصطفى كامل ، عمد فريد ، عبد العزز جاويش ، أمين الرافعي وكانت أقسى مقالاته في الهجوم على مصطفى كامل : تلك التي نشرها عام ١٩٠٤ تحت عنوان : ( شحات برند نجوت ) وهو ( نمر ) الذي كان سيباً في تحول قاسم أمنزمن الدفاع عن المرأة المصرية إرضاء لنازلي فاضل .

وقد وصف فارس نمر ما قاساه فى مواجهة حملته على الحلافة والإسلام وحمل وجهة الاستجار فى وجه المصريين والعرب والمسلمين فقال : (إنه كان يبيت موردةًا ، يتقلب على فراش الهموم والعموم من تعاقب الأحداث و بمسا يسميه الدسائس التى تحاك لهم فى الظلام وكان يكتم خبرها عن شركائه ).

## فرح أنطون

مثل فرح أنطون أجرأ أطراف الدعاة إلى التغريب في عصره ، وهو الرائد الحقيق لسلامة موسى ، ولويس عوض ، وأكثرهم قدرة على التحرر من قيود التقاليد والأساليب والأفكار ، فكان يصدر الأراء بالتغريب المدر ، وصفه لويس شبحو بأنه مغرم بدراسة الكتبة المتطرفين في آرائهم الدينية والشيوعية من فرنسويين وروسيين وحرمانيين كرينان وكار لماركس وقو لولستوى ونيتشة فعشعشت أفكارهم في دماغه فصار عجارهم في كتاباته وهو لا زال حيثًا حل يعالج المواضيع الاشتراكية والدمقراطية المتطرفة المجددة من روح الدن لا تأخذه في كتاباته ملل بل تجاوز في ذلك حدود الفاضة دون مراعاة لصحته.

وقال مارون عبود : إنه فتح باب التفكير الحر وشرعه للساس ، وقد تعمد فى مجلة ( الجامعة ) مواجهة الإسلام بعبارات متعصبة وعنيفة ، حتى وصفها رشيد رضا بأنها تصدت للفتنة فى الإسلام وفى أثمة الإسلام ، عن طريق خدمة العلم دون الدين ، ودعوى إرادة النصيحة للمسلمين وهي تظن أن المسلمين فى اعتقاد هذا الرجل قد بلغوا من الجهل والحياقة مبلغا جعله يتمثل بهذا السكلام ، وهو يزعم أن الجمع بين الرئاسة الدينية والمدنية فى خليفة المسلمين قاض بهدم الإسلام ، ومؤخر أهله عن جميع الأمم ودعا إلى جعل السلطان رئيساً مدنياً كملوك أوربا .

وقد رد عليه الشيخ محمد عيده فى عديد من مقالات نشرت فى المؤيد والمنار بدون توقيمه و لكها هزت المجتمع ، وكشفت عظمة الإسلام و تكامله و نظرته الجامعة بوصفه منهج حياة و نظام مجتمع .

# سليم سركيس

أما سلم سركيس فهر صاحب ألهجوم العاصف على السلطان عبد الحميد والحلافة الإسلامية وقد كانت كل رحلاته وأحاديثه بصده لغات أوربية وسعة معارفه وتنوعها كلها فى خدمة النفوذ الأجنبى وفى خدمة المساسونية والصهيونية وفى حقد جارف على الدولة العَمَّانية ، والحلافة والسلطان عبد الحميد .

يقول مؤرحه أحمد حسن الطاوى فى مجلة الثقافة (ديسمبر عام ١٩٨٠) وهو يسرد تاريخ حياته : إنه سافر إلى فرنسا و بربطانيا وفى باريس التق مع بعض رجال تركيا الفتاة ( الاتحاديين ) ولابد أنهم ساوموه على الحطر التى سيقوم بها من تأليف كتاب كله خيالات وأوهام وأحقاد عن السلطان عبد الحميد . كما أنه زار مجلس العموم البريطاني للفض م كما أنه أثن خطباً وأحاديث فى تاريخ التوراة وهذه توحى بالوجهة الصهونية .

قال: ولما أصدر مجلة الشير عام ١٨٩٤ عمل فها على الدولة العبانية واستخدم الصور الهزلية فى رسم الحوادث المحلية والممدومية ، وقد سبقه إلى ذلك يعقوب صنوع ، ولما حوكم دافع عنه صحى فرنسى هو هنرى روشفور فى خس مقالات ولما توققت الصحف الى يكتب فها عن اللخول إلى الدولة العبانية (لما فيها من طعن ضد الباب العالى حى قال عنه السلطان عبد الحميد : إنه خان للدولة والأمة وحكم عليه بالإعدام ) ، حاول بالمكر إدخال أفكاره فأخرج مجلة باسم امرأة وقد استغلها فى توهين القيم الإسلامية فى مجال المرأة والأمرة ، فكان يعنى يوصف خلات الرقص والأزياء ، أى أنه أدى خدمة أخرى للمسامونية ، وكانت أحاديثه مع عملاء الاستمار والتفوذ الغربى فى مقلمهم ( نازلى فاضل ) الى كانت تفتح صالونها لأعوان كرومر ومع أمثال شيل .

أما كتابه (سر مملكة) الذي أصدره عام ١٨٩٥ فكان هجوماً عاصفاً عبد أخلية الدولة المؤانية والسلطان عبد الحميد وإذا كان قد تنبأ بسقوط عبد الحميد قبل سقوطه بستوات على أبلدى رجال الاتحاد والترقى ، فإن سركيس ، وفارس نمر ، وجرجى زيدان ، هذه العصابة كانت تعرف مدى أبعاد المخطط المرسوم ، وقد شاركوا في تنفيذه والحاص بالتخلص من السلطان عبد الحميد ، بل إن عملهم في عبال الصحافة والنشر لم يكن أكثر من إعداد الناس لتقبل محاولة قتل أو إسقاط السلطان عبد الحميد ومن بعده الخلافة الإسلامية ، وذلك بعد أن اتصل به هرترك ورده السلطان في عنف وعرف أنه (سبيل إلى تحقيق غايم في فلسطين إلا بإسقاط عبد الحميد، ومن وعرف أنه (سبيل إلى تحقيق غايم في فلسطين إلا بإسقاط عبد الحميد، ومن

ثم سلطوا عليه تلك الطغمة الظالمة المعتمة فى مصر وهم المــارون المــاسون أعداء الحلافة والدولة العيانية والإسلام . وقد تكشفت هذه الصفحات الظالمة من بعد وكان على الأستاذ أحمد حسن الطاوى أن يتنبه إلى ذلك ويشهر إليه ، أما كتابه عن المكتومجي الذي أصدره عام ١٨٩٥ فكان هجوماً على رقابة الصحافة في الدولة العُمْانية ، فإن رقابة الصحافة ليست عيباً وهي موجودة حتى الآن في كل مكان ، وإن أخذت أساليب جديدة وكان السلطان بعلم مخطط الماسونية وهدف ملحت وزعماء الاتحاديين وكان يعلم مدى اتصالم بالهودية العالمية والنفوذ الأجنى ، فكان لابد من مراقبة كتأباتهم في الشام الني كانت بورة المؤامرة ، ولقد كان هؤلاء حميعاً من المستأجرين ، فإذا دفع لهم السلطان صمتوا ثم عادوا مرة أخرى إلى التأمر ليدفع لمم مرة أخرى أما لغة سركيس التي كانت موضع الإعجاب فإن لغة سركيس هي مقدمة العامية ومحاربة القصحي وهذا الحوار الذي دار بينه وبئن إبراهم البازحي صاحب الضياء يكشف عن أو اثل تلك الحربضد الفصحي الذيعر فناه بعدق كتابات لطني السيد وسلامة موسى ،وكان علينا أن نعرفأعماق الأمور فإن سركيس كان يعمل على نفس خطة أستاذه يعقوب صنوع ، وهو إشاعة العامية والأزجال والسخريات للقضاء على الفصحي وعلى الأدب الرفيع ، وذلك تحت اسم لغة العصر ، وهي القضية التي ما نزال نعاني منها .

## يعقوب صنوع

هو أحد أعمدة دعاة الغزو الثقافي الغربي ، وقد خدع الكثيريين حتى وضع اسمه في صفوف المجاهدين والمحروين والمقاومين للظلم والاستبداد ، ولقد أضيف اسمه إلى قائمة تلاحمية حال الدين الأتفافي ، بينها كان هو خادماً للأشعاف الاستجارية شأن جرجبي زيدان ، وسليم سركيس ، وفرح أنطون ، وولى اللحرن يكن وغيرهم ، فيعقوب صنوع جدوى أساساً وقد حمل اللمعوة إلى العامية وأنشأ الصحافة الساخرة المدبث بكل الشم والمقدرات وإدخال عنصر وهو المنحن فتح بكل شيء ، من النكتة المكتبوقة إلى الكلمة الجريئة ، وهو المنصرية :

ولم يكن يعقوب صنوع إلا واحداً من هذه المدرسة التي عملت في صف الاستمار وخدمت أهدافه بالاستيلاء على قيادة الصحافة والمسرح ، وقد حمل معه سموم القصص والمسرحيات الفرنسية المكشوفة فعربها ومصرها ، وساهم بجهد ضخم في إنشاء المحافل الماسونية في مصر عام ١٨٦٥ والواقع أن يعقوب صنوع كان صنيعة الحديو إسماعيل أساساً وكان يعلم أولاده اللغة الفرنسية وله قصائد عديدة في مدعم والإشادة به ، وتردد أنه كان أستاذاً في علم الرقص وأنه علمه في قصور الحديو والباشوات .

وكان أمراء عابدن قد أرسلوه إلى باريس ليتعلم بها فهو ربيب لغنهم أصلا وليس خلافة مع الحدير إسماعيل مرتبطاً بهدف أو إبماناً بفكره ، كا حاول بعض التغريبين أن يصوروه ، بل على المكس كان جرياً وراء التيارات الصيونية والاستجارية التي حملت على الحديد عباس ومهدت لإسقاطه وقد ألف يعقوب صنوع محفلان في مد خدمة الماسونية طليعة الصيبونية وذلك العهد العلمة الصيونية

ولا ریب أن یعقوب صنوع هو رائد تنفیذ مشروع الدعوة إلى العامیة بالکتابة العامیة ، وتنفیذ مشروع الکار یکاتبر والمسرح العامی أنه بهودی فرنسی الجنسیة یدعی بعقوب روفائیل و یطلق علی نفسه اسم جون سانوا ، کان یسمی الحدیو شیخ الحارة .

#### شبلی شمیل

هو أول من نشر مذهب دارون باللغة العربية ، ولم يكتف بذلك بل كان يصرح قولا وكتابة بالتمطيل والإلحاد . ولم يتجرأ أحد قبله على ما تجرأ عليه كما ذكر السيد رشيد رضا في (ينام عام ١٩٦٧ – المنار) .

وكان الدكتور شبل شميل من دعاة الاشراكية ( المادية ) وكان مادياً فى أفكاره وأرائه وقد ترجم (مقدمة بختر على مذهب دارون) ونجد هو أشد تلاميد دارون إلحاناً وتعطيلاً ،

يقول الدكتور يعقوب صروف :

أساس الفرق بيننا وبينه في الأمور العلمية والاجتماعية إننا نميل إلى الحذر

و رى أن نذكر كل أمر بما يستحقه من الاحمال والترجيح أو التحقيق ،
إثاثاً كان أو نفها معفوص إلى ذلك بما أثرته فينا العلوم الرياضية التي
تملمناها وعلمناها ، وقلما يستطيع هذا التدقيق من لم يبحث فى الموضوع من
أما الدكتور هميل فلم يدرس العلوم الرياضية ، وكان حاد الذهن سريع
التصور فيادر إلى المفاهرة بما يعتقده صواباً ولو خالف المألوف ، ولم
تقم أدلة قاطعة على تأبيده ، وقد صرح بذلك منذ عهد بعيد حيث قال :

(أما أنا فافعي إذا كان ذلك بعدآفه ، إننى منى بدت لى حقيقة تسهو بنى فإننى لا أهود أحفظ نفسى من إبدائها ) .

إن هذه الحاسة لا يقدم علمها المرء في عمله الخاص الذي محبه من كل بجوهر وعرف دخالله وتشعب الآراء فيه بل من يلم بالموضوع إلماماً أو يكون من الغادين فيه ، فلم يكن الدكتور شميل كذلك في علم الطب بل كان بجرى معالجة مرضاه ووصف الأدوية لم حسب القواعد المقررة، ولا يآخذُ بالمحتملات ولا تستهويه المكتشفات الجديدة ، وهذا شأن كل متعمق في علم من العلوم أو موضوع من الموضوعات ، ألا ترى أن دارون نفسه صاحب المذهب الداروني مضت عليه سنون كثرة وهو يبحث وبحقق ويكاتب ويستشر قبل إن مجهر ممذهبه لأنه كان مرى أماكن الضعف فيه ولم يبادر إلى نشره إلا إجابة لإلحاح أصدقائه الدين رأوا أن ولس يكاد أن يسبقه إلىنشر مذهب مثله . والخلاصة أن دكتور شبلي شميل لم يكن متخصصاً في العلوم الطبيعية ولمكنه كان طبيباً ، غالباً في نرعته في كراهية الشرق والإسلام والحلافة والدولة العثمانية ومواليآ شديد الموالاة للغرب وللتغريب وقد اختبر ليحمل هذه الرسالة ، وقد نقل مذهب دارون عن أشد غلاة المادية ، ( نجنر ) وكان سدف إلى ما بعد المذهب وهو التصور المادى للحياة الاجتماعية كلها وكانت أهمية شبلي شميل تنحصر في محاربة الغيبيات، وكان مرى بنقل الدارونية إلى وضع أقدس المقدسات الدينية بين قوسين أو وسط علامة استفهام كترى ، ولما وجدوا أن دعوته لم تثمر وقوبلت بالمعارضة الشديدة جاء إسماعيل مظهر ليقدمها بأسلوب جديد مختلف ، في إطار كلات راقة : التعور ، التجديد ، الدبمقراطية ، وجاءت بعد ذلك كلمات الفرعونية والاشراكية ، والديكارتية والماركسية على ألسنة طه حسن ، وسلامة موسى

#### أديب إسحاق

لقد ادعى أنه تلميذ حمال الدىن ، وبرقت كلماته فى الصحف الني أصدرها في مقاومة الاستعار البريطاني ولكنه كان واحداً من مجموعة من خربجي إرساليات التبشعر تحارب الاستعار البريطاني وحده وترى الالتجاء إلى فرنسا هو الحرية منهي الحرية ، اتصل أديب إسحاق بجال الدين وادعى أنه من دعاة الحرية ، فما أن أخرج حمال الدين من مصر حمى والى النفوذ الفرنسي ، فكتب في باريس بهاجم مُصر ، ثم عاد إلى مصر مع أعلام الاحتلال فأعطى جائزة ومنصباً وهكذا نجد ألجاعة كلهم : يوسف الحازن ، رزق الله حسون ، سليم عنحوري ، لويس صابونجي ، كان هدفهم تدمير الدولة العثانية وتحطيم الجامعة الإسلامية وفصل مصر عن تركيا لحساب النفوذ الأجنبي ، تلك هي مدرسة الإرساليات التبشيرية التي صنعها النفوذ الأجنبي في بعروت لإعداد تلك القاعدة الضخمة التي انطلقت منها بعد ذلك كل قوى الفكر والصحافة والأدب وفى مقدمتها أصحاب المقطم عملاء كرومر ودعاة الاحتلال وسركيس وشاهين مكاريوس الذبن كانوا حميعاً يعرفون طريقهم : محاربة الإسلام تحت اسم محاربة الدولة العمانية والسلطان عبد الحميد والدعوة إلى تحرر الوطن باسم الإقليمية وتمزيق تلك الجبهة الصامدة ، تلك هي دعوة الصهيونية والاستعار الكامنة وراء الإرساليات التي أطلقت حربجها فانبثوا فى مصر وتونس والمغرب يقودون الصحافة لحساب النفوذ الإنجليزى والفرنسي ومن ورائهم الصهيونية كانوا يعملون في البلاد العربية فإذا ضاقت بهم ذهبوا إلى إيطاليا أو فرنسا يصدرون صحفاً صفراء بهاحمون منها الحلافة والإسلام .

وأديب إسحاق وسلم نقاش : أصدرا جريدة التجارة وجريدة مصر كتبا فى مواجهة الاستعار البريطانى (ولم بهاحما الاستعار الفرنسى ف شمال إفريقيا) ، بل كانا فرنسى النرعة ،ورداً على المقطم ، ولكن كانت كتاباتهم فى الحرية والدبية والدستور كتابات غربية تقهر مفاهم الرأسمالية والدعقر اطبة الغربية .

## لويس صابونجي

أما لويس صابونجى فقد وضع برنامج الحرب الوطنى عام ١٨٧٩ ونشره بلنت فى التيمس عام ١٨٨٧ وناصر عرانى وسافر إلى لندن و هاجم الحلافة والسلطان عبد الحميد ، تحت اسم تشخيص أمراض الدولة المألبة . وقد تبرع له أحد الممولين فى إنكلترا برأس مال قدره عشرة آلاف جنيه لنشر هذه الجريدة (الحلافة) عام ١٨٨١

وكانت هذه الصحف الصادرة في الغرب من المبارون في حضانة النفوذ الاستعارى والصهبوني ، وكانت الأهرام مؤيدة النفوذ الفرنسي والمقطم مؤيدة النفوذ الريطاني ، ولم يكن تأييد الأهرام للحركة الوطنية إلا معارضة لعربطانيا ، وقد عمل هوالاء حميعاً على الدولة العانية والحلاقة تحت اسم الوطنية والحربة واللحوة كذباً وتضليلا إلى إعادة الحلافة إلى العرب .

ونجد فى وقائع (رزق الله حسون) مثلا لهذا فهو قد بحن وفر من السجن ومجد فى ومان وأصدر وهرب إلى روسيا وهناك هاجم السلطنة العيانية وسافر إلى لندن وأصدر جريدة عربية عام ١٩٧٧ وحل على العيانية ن ودولتهم وهاجمهم همجوماً شديداً ، يوصف بأنه أقسى من هاجم الدولة العيانية وعاون المستشرقين فى الجملزا وفرنسا وروسيا ، وكتب ضد العرب والإسلام بلهجة قاسية ، وقد وصفه الاستجاريون والتغريبيون بأنه رائد الصحافة العربية الذي كافح الطغيان .

هوًا عملاء الماسونية والاستعار :

الدعوة إلى اللغة العامية ، والزجل ، وكلمات عامية فرنسية كما يقول يعقرب صنوع (أبو نظارة رزقاً) : ( دخلنا الرستوران وأكلنا بشمبانية ) أما خليل عبد السيد فقد عني بمهاجة التراث الإسلامي .

# جبران خليل جبران

#### (أدب المجر)

إن من أبرز أعمال دعاة النفريب (إعادة إسياء الموتى) فهم لا يلبئون يمن آن وآخر أن يجرو إعادة الحياة للموتى تحت دقات الطبول وصبحات الإفاعات ، وإقامة المهرجانات ، م يتبن لم يعد قليل أن عاولهم باطلة برائعة على المناقد إذا كان من هذا الفكر الوثى الفعال المنحرف وأن من مات لا يبعث ، خاصة إذا كان من هذا الفكر الوثى الفعال المنحرف بجران خليل جران الذى صفقت له قوى التغريب عند يزوغ فجره ، وظنت أثما ستقفى به على البلاغة المربية وسرفع به أعلام الأسلوب التوراق الذى وحران أثما ستقفى به على البلاغة المربية وسرفع به أعلام الأسلوب التوراق الذى مرجمة كتب جران واليوم وبعد مائة سنة تمود طبول التغريب لتدقى مرة أخرى من المبعد والمبعد المناوة عن المبون التي تعدمت في الكاثرة ، والواقع أن الأدب المهجرى قد اعتمد عن الميون التي تعدمت في الكاثرة ، والواقع أن الأدب المهجرى قد اعتمد على معدد أصامى ، هو الحملة العنية على الدين واللغة ، ومقومات المختمع على معدد أصامى ، هو الحملة العنية على الدين واللغة ، ومقومات المختمع على معدد أصامى ، والورة على كل التم والمغائد والإمراط في الإباحة ومهاجلة الغرى الإسلامي ويعارض مفاهم البلاغة ، ويعلى من صيغة التوراة والخاز الخسل الإسلامي ويعارض مفاهم البلاغة ، ويعلى من صيغة التوراة والخاز الأساو المناقد الذي الإباحة والخاز الأسلامي المهري المناقد المناقد الأسلوب جديد مستغرب يصادم الغرى المناق الأسلوب المناقد الأسلوب المناقد الأسلوب المناقد الأسلوب المناقد الأسلوب المناقد الأسلوب المناقد المناقد الأسلوب المناقد المناقد المناقد الأسلوب المناقد المناقد المناقد الأسلوب المناقد المناقد

وقد تصدر جبران خليل جبران هذه المدرسة .

و يمكن القول بأن المدرسة المهجرية الشهالية التي كوبها جبران ورأس نادبها كانت ثمرة من تمار الإرساليات التبشيرية التي وردت لبنان وسيطرت على وحدة التعلم والثقافة فيه ، ومن ثم كان لهذه اثمار اتصافا بالمدارس الغربية ، وخاصة مدينة بوسطن التي اتخذها المهجريون مقراً لهم وهي منذ قديم مقر الإرساليات التبشيرية في الولايات المتحدة ، ولعل أصدق ما مثله الأدب المهجرى ما كتبه جبران نفسه عام ١٩١٩ فى خطاب إلى إميل زيدان (مجلة الهلال) : إن فكر ى لم يشمر غير الحصرم وشبكنى ما برحت مفمورة بالماء.

ومن الحق أن أسلوب جمران قد سهر كشراً من الشباب وسرى سريان النار في الهشم ، ولكن سرعان ما انطفأ وفقد أثره ، وذلك لمصادمته لطبيعة النفس العربية ، ومعارضته لمهجها ، وتضاربه مع مزاجها النفسي والاجماعي ، ذلك أن جران كان إقليمياً مغرقاً في الإقليمية ، إباحياً مسرفاً في الإباحة ، وقد حاول في الكثير من نبراته محاكاة مزامير داود ونشيد سلمان وسفر أيوب ومراثي أرميا وتخيلات أشعيا على حد تعبر ميخائيل نعيمه ـ فكان بذلك وكان إخوانه طلائع الغزو الصهيوني ـ وكان أسلوب التوراة هو المثال الأدبي الأول الذي تأثر به وقد حفلت كتاباته بمجموعة من الصور والتعبيرات ، التي استقاها من الأسفار فهو يقدم أشباه الجمل والظروف ، والأحوال ، ثم ممزج ذلك بفن ( ولت ويبان ) الشاعر الأمريكي ، كما أشار كثير من مترجمي سبرته إلى أنه بعد حرمان الكنيسة له وهو في العشرين من عمره على أثر قصيدته الى هاجم بها الأديان ، اندفع في طريق إحياء أمجاد فينيقية وحضارة الكلدانيين . وقد أشار في خطاب له من بوسطن سنة ١٩٢٠ لصديقه نخلة إلى هذا المعنى فقال : إن القوم في سوريا يدعونني كافراً والأدباء في مصر ينتقدونني قاتلين : هذا عدو الشرائع القديمة والروابط القدعمة والتقاليد القدعمة ، وهوالاء الكتاب يا نخلة يقولونَ الحقيقة . لأنى بعد استفسار نفسي وجلمها تكره الشراثع ، بل لقد صور جران مفاهيمه وانحر افاته ف مقال مطول استهله على هذا النحو ؟﴿ هُو ﴾ متطرف بمبادئه حتى الجنون ، هو خيالي يكتب ليفسد أخلاق الناشئة ، هو فوضوى كافر ملحد . . هكذا بقولون عنى وهم مصيبون فأنا متطرف حتى الجنون ، أميل إلى الهدم ميلي إلى البناء ، وفي قلبي كره لما يقدسه الناس وحب لما يأبونه ، ولا ريب أن كتابات جبران هي طابع النفس المنحرفة ، وقد التقطه الغزو الثقافي ودفعه إلى الأمام وفتح له آفاق الشهرة ومع ذلك فقد سقط أدب جبران ولم محقق النتائج التي عول علمها دعاة التغريب . وقد جرت محاولات لضرب أسلوب المنفوطى الذى برز فى هذه المرخلة بأسلوب جران على فرق ما بيبما من سج ومضمون فأسلوب جران هو أسلوب الحيال والإباحة والهدم ومعارضة الأخلاق والعقائد وهو معارض للطبعة النفس العربية والمراج العربي ، أما أدب المنفوطى فقد كان موازياً لهذه النفس ، مستمداً من أسلوب القرآن فى الأداء ، حى قبل أن قلب جيل كامل من دمشتر إلى فاس قد خفق من خفقات قلب المنفوطى.

و ممكن القول أن الأدب المهجرى قد كشف عن زيفه ( أولا ) حن انقصل عن قيم الأمة العربية والأدب العربى فى البلاغة والأسلوب ، وخاصة حين حاول النيل من اللغة العربية وإشاعة طوابع الظلال والأضواء والرمز ، وهي بعيدة عن طابع اللغة العربية وأدبها الصريح الواضح .

ثانياً : حن اتصل بقم الأدب الغرق وفلسفته المادية والإباحية ، فأعلى من شأن وحدة الوجود واللاأهرية وفلسفة نيتشة للديوصوفية المستمدة من الأفلاطونية الجديدة ، ومذاهب الكشف الجنسى وذلك حن أسرف (جران ونعيمه ) وكسرهما في احتمار القم العربية والعقائد الروحية مع الدعوة إلى الكشف الغرق و الإباحية والانفصال عن القم الوطنية والقومية والهروب من الواقع والإيمان ، واتخاذ الأممية أساساً لفكرة الدعوة الإنسانية مع الإقليمية والحصومة للدين والأخلاق .

ولقد أمر ف الذين تحدثوا في مهر جان جبران وغالوا في محاولة تصوير أثره حيث كانت كل الدلائل والوقائع تكذيهم ، ولكنهم صدقوا حين قالوا : إن جبران كان ثورة على القدم ، وعلى كل الأشياء التي تربطنا وتشدنا إلى المأخيى . ولقد حاول جبران كما حاولت مدرسة المهجرين إحياء العرفية القينيقية الوثنية ، ومهاجمة قيم العروبة والإسلام فأعادت وأحيت كل ما رددته فلسفات زرادشت والحوسية ووثنية اليونان والرومان هرباً كل ما رددته فلسفات زرادشت والمحوسية ووثنية اليونان والرومان هرباً من خلال المزامر وأسفار الجامعة ونشيد الأتشاد وسفر أيوب ودخيلا على من خلال المزامر وأسفار الجامعة ونشيد الأتشاد وسفر أيوب ودخيلا على مقوطه واناحاره .

#### جرجي زيدان

## (روايات الإسلام)

منذ توفى مؤسس الهلال عام ١٩١٤ ، ولا تز ال آثاره تجد اهمَّاماً كبيراً من جهات بعيبها ، فما تلبث بـن وقت وآخر أن تظهر روايات الهلال مطبوعة طباعة فاخرة : هذه الروايات التي تسمى روايات الإسلام والتي خدعت كثيراً من شبابنا بذلك الأسلوب القصصي الذي كان يغربهم بالقراءة ثم يدس له سموماً كثيرة من شأنها أن تغير نظرتهم كمسلمين إلى زعماء الإسلام وأبطاله وتجعلهم محسون نحوهم بانتقاص شديد ، يزيل من هيبهم ويقلل من مكانهم ويصورهم على أنهم كانوا يتصارعون على منصب أو حب أو مال . وهذه هي المحاولة الحطيرة التي يستهدفها الكاتب أساساً وإن أخفاها وراء مظاهر براقة من التصوير الفني والعاطني، وقد كان لا بد من ﴿ إعادة النظر ﴾ في أعمال هذا الكاتب الذي حاول كتابة تاريخ الإسلام من خلال كتابة تاريخ التمدن الإسلامي ومن خلال رواياته ، وقد اكتشف أمره مبكراً ، فلم محف على أهل بجيله أنفسهم وقد نشرت مجلة المنار عدداً من الدراسات حول مو ُلفاته من أهمها ما كتبه الشيخ شبلي النعاني ( المحلد ١٥ – ١٩١٢ ) في نقد كتابة تاريخ التمدن الإسلامى والذي قال فيه : إنَّ الغاية التي توخاها المؤلف ليست إلا تحقير الأمة العربية ، وإبداء مساومها ، ولكن لما كان نجاف ثورة الفتنة غير مجرى القول ولبس الباطل بالحق ، وكذلك نشر الأستاذ أحمد السكندري دراسة في المنار عن مؤلفات جرجي زيدان ومهجه في البحث ، وتحدث كثيرون عن ( حرجي زيدان ) : ( الذي شوه التاريخ الإسلامي برواياته الفاسدة حيث اعتمدت عليه الخابرات الأجنبية ، وكان عضواً في الجمعيات الماسونية فى الشرق العربي ورافق الحملة النيلية إلى السودان عام ١٨٨٤ بصفة مترجم فى قلم الاستخبارات ، ثم عاد إلى بىروت فدرس فها اللغتين العبرانية والسريانية ورحل إلى لندن ( ١٨٩٠ ) ورجع إلى مصر فأنشأ مجلة ( الهلال )

الذى كان موازياً محلة المقتطف ، وكان عتضاً بالدراسات التارغية في الأغلب وقد خدم الاستشراق والتغريب في هذه المرحلة خدمات جلى مها موقفه من السلطان عبد الحميد والجامعة الإسلامية وهو موقف خصومة وكراهية والفد كتاب المارون اللبنانين هم عصبة الحرب على الحلافة الإسلامية والدولة العمانية ، والسلطان عبد الحميد الذى وقف في وجه الصهيونية فسلطوا عليه كذلك كان موقفه المؤسف من الإمام مهلى السودان، الذى تو كدو ثائق التاريخ أنه قام محركة استقلالية إسلامية ناصعة ، كذلك فقد وسع دائرة الخلاف بين الصحابة وجدد الحلافات بين الأمويين والعباسين وجرى في ذلك مجرى المستشرقين اللهن حاولوا إثارة هذه السموم .

والواقع أن طبيعة تكوين جرجى زيدان ووقائع حياته توحى بأنه على في دائرة الاستشراق والنبشير الغرق وفق مخطط دقيق ماكر ، لم يكتشف إلا بعد وقت طويل ، ومطالع حياته تعطى إشارة واضحة للدك ، كما أشرنا وفي هذه الفرة وضح تحت إعداد دقيق وخاصة خلال إقامته في لندن حيث اتصل معاهد إعداد غير المسلمين للممل في الشرق ، وفي هذه الفرة اتصل بالماسونية ولما عاد ألف كتابه (تاريخ الماسونية) الذي ما زال أكبر مراجع الماسونين وهو في صف دعوتهم ، وقد كانت مجلة الهلال محاولة لنقل مفاهم القليفة الماسونية الملاك محاولة لنقل شفيدين .

(ومما يذكر أن صروف ، ونمر ، ومكاريوس ، أصحاب المقتطف ) كانوا ماسوناً أيضاً وكذلك سليم سركيس ، والدكتور شيل شميل وجماعة العمضين المارون الذين انتشروا فى أوربا لحرب السلطان عبد الحميد والإساءة إلى سمعته ووصفه بالسلطان الأحصر . وكانوا جميماً أولياء الاستعار البريطانى ، وقد وصفهم اللورد كرومر بأنهم هبة السهاء له .

فلما وقع حادث إسقاط السلطان عبد الحميد عام ١٩٠٩ وتولى الاتحاديون السلطة فى الدولة العيانية بدأ بالدفاع عهم وسافر إلى هنالك وتلتى تعلياتهم يقول السيد رشيد رضا (م١٧ المنار – ١٩٩٤) : ثم ظهر منه رأى من جرجى زيدان - بعد الانقلاب العياني نزعة جديدة تقدمها نزعة عدت أحياء المذهب

الشعوبية ذلك بأنه زار الآستانة ولتى فها بعض زعماء جماعة الاتحاد النركى ثم عاد مشبعاً بالنهضة التركية مستنكراً مجاراة العرب لإخوالهم الترك بالقيام بنهضة عربية مستصوباً خطة الاتحاديين الأولى في تتريك العناصر وإرغام العرب في النرك ، وقد كتب في الهلال ما يشعر مهذه النزعة فهاج ما كتبه مجماعات فتيان العرب في الآستانة وسوريا وكادوا محملون عليه في الصحف. أما النزعة التي سبقت هذه النزعة فهي مطاعن له في العرب أو دعها كتابه تاريخ التمدن الإسلامى فطن لهذأخبراً من لم يكن نحفل بها وزادهم التفاتأ إلها ترجمة جريدة ( إقدام ) التركية لتاريخ التمدن الإسلامي ونشره منها بالتتابع فتشاور كثير من الشبان المتعلمين في الردعلي هذا التاريخ ولم يظهر منه شي وقد أشار العلامة شبلي النعماني في نقده لكتاب التجديد الإسلامي إلى أن الغاية التي توخاها جرجي زيدان ليس إلا تحقير الأمة العربية وإبداء مساوتها ، ولكنه لما خاف ثورة الفتنة غير مجرى القول وألبس الباطل بالحق ، وبيان ذلك أنه جعل العصر الإسلامي ثلاثة أدوار فمدح الدور الأول و لما غر الناس عدحه الحلفاء الراشدين ، وبمدحه لبني العباس وهم أبناء عم النبي ، ورأى أن بني أمية ليست له وجهة دينية فلا ناصر لهم تفرغ لهم وحمل عليهم حملة شنعاء فما ترك سيئة إلا وغزاها إلىهم وما وجد حسنة إلا وابتزها مهم وقال العلامة شبلي النعاني : لقد تعود المؤلف ( جرجي زيدان ) قبول مختلف أهل الكتاب وادهامهم ، وسبب ذلك أنه يزن التاريخ الإسلامي بمزان غيرنا ولذلك يصغى إلى كل صوت ويستمع لكل قائل. لا يعرفُ أن هذا الفن أي: كتابة التاريخ – له أصوله وقواعده مالهم تكن الرواية مطابقة لهذه الأصول اليقينية فلا يُلتفت إليه أصلا ، فكان الناقل للرواية لا بذ أن يكون قد شهد الواقعة فإن لم يشهد فليبن سند الرواية ومصدرها حتى تصل الرواية إلى من شهدها بنفسه ، ومنها أن يكون رجال السند معروفين بصدقهم ومنها ألا تكون الرواية مختلفة الدراية ومجارى الأحوال ، ولذلك اهتم مؤرخو الإسلام قبل كل شئ بضبط أسماء الرجال والبحث عن سمرهم وأحوالهم ودياناتهم ومحلهم من الصدق ، فدونوا كتب أسماء الرجال وكابدوا فى ذلك محنة بضيق عنها النطاق البشرى فعملوا كتبأ غبر محصورة منها الكامل لابن عدى والثقاة لابن حيان وتهذيب الكامل للغرى وتهذيب الهذيب لابن حجر

وطبقات الصحابة لابن سعد ، ومنزان الاعتدال للدهبي ، وبجد كتب القدماء من مؤرخي الإسلام كلها أو أكثرها كسره بن إسحق ، وتاريخ الطرى وابن تتيبة وغيره مسلسلة الاستاد مبينية الأسماء ليمكن نقد الرواية ومعرفة جيدها من زيفها .

ومما أخذ عليه وقوفه فى صف خصوم المسلمين القائلين بأبهم (حرقوا) مكتبة الإسكندرية ، فقد أشار إلى ذلك أكثر من إشارة ثم عقد باباً لإنبات أن خزانة الإسكندرية حرقت بأمر عمر بن الحطاب وقد أطنب فى ذلك واستدل عليه بدلائل ، وأشار النعانى إلى أن المؤلف اعتمد على روايات ثبت كذبها وقال : إن أقدم من روى هذه الرواية هو البغدادى ، ذكرها من غير إسناد ومن غير إحالة على مصدر ، وقال إن أول ثيئ بهمنا هو : هل ذكر القفطى والبغدادى هذه الرواية مسندة وذكرا مصدر الرؤا ية واسم روابا أم لا .

وأنت تعلم أن البغدادى والقفطى من رجال القرن السادس والسابع فأى عبرة برواية تتعلق بالقرن الأول ، يذكر أبها من غبر صد ولا رواية ولا إحالة على كتاب أما كتاب القدماء الموثوق مها فليس لهذه الرواية فها أثر ولا عبن ، وهذا تاريخ الطبرى واليعقوبى والمعارف لابن قتيبة والأخيار الطوال للديورى وفتوح البلدان للبلاذرى ، والتاريخ الصغير للبخارى ، وثقاة ابن حيان ، والطبقات لابن سعد ، وقد تصفحناها وكرزنا النظر فها ، ومع أن فتح الإسكندرية مذكور فها بقضها وقضيضها فليس لحريق الحزانة فها ذكر . (المنار م ١٥ - يناير ١٩١٤).

وقال شيل النجانى : واعلم أن مسألة إحراق خزانة الإسكندية موضوع مهم عند أهل أوربا ، وتمن ألم مهذا البحث فيه نفياً وإثباتاً ، وتمن ألم مهذا البحث بجملة وتفصيلا المعلم وايت والمعلم دى ساسى الفرنسى فى ترجمة كتابة الأفادة والاعتبار واشفكن أردنك ودربر الأمريكانى ، صاحب كتاب للجدل بين العلم والدين ، وكرجين وسيديو فى تاريخ الإسلام والمعلم رينان القياسوف الفرنسى فى خطيته عن الإسلام والعلم ، وقد طالعت كل هذه الأعاث والمقارات القياسوف الفرنسى أن الحاصل أن محقى أهل أوربا قضوا بأن الواقعة غير

ثابئة أصلا ، مهم جبيون المورخ الإنجليزى ودربعر الأمريكانى ، وسديو الفرنسى وكرديل الألمانى ورنيان الفرنسى وعملهم فى إنكار ذلك أمران : الأول : أن الواقعة ليس لها عن ولا أثر فى كتب التاريخ كالطبرى وابن الأثعر والبلاذرى وغيرهم ، وأول من ذكرها عبد اللطيف بغدادى والقبطى وهما من رجال الفرن السادس والسابع ولم يذكرا مصدراً المرواية والاختلال.

والثانى : أن الخزانة كانت قد ضاعت قبل الإسلام : أثبتوا ذلك بدلائل لا يمكن إنكارها .

هذا بجمل ما أشار إليه العلامة شيل النجاني . أما العلامة أحمد السكندرى فقد أشار إلى أن مما يونحذ على جرجى زيدان أنه كثير النقل من مستمري الإفرنج من غير تمحيص لدعواهم وأنه يخطىء فى الحكم الفنى ، أى أنه يقرر غير الحقيقة العلمية ، وأنه يخطئ فى الاستنتاج،وأنه يقيم الدعوى بغير دليل ويخطىء فى النقل وأنه قليل محرى الحقيقة، وبر روج الدحوى بغير دليل و روج عند المؤلف أقوال الحصوم من خصومهم وأقوال الكتب الموضوعة لأخبار المجان أو لذكر عجائب الأمور وغرائها وأنه يستدل بجزئية واحدة . على الأمر الكلى

وعن كتابه ( تاريخ العرب قبل الإسلام ) أخذ عليه المكتدى أنه أغفل مدة حكم الفرس في اليمن بعد ذي زن وكثرة شكه وتردده وتناقضه في أكثر الحوادث وتخريجه الإعلام تخريجاً غربياً واختصاره التاريخ جداً وإنكار بعض الحقائق البديية في موضع وتشيئه بتحقيق بعض الظنون في موضع آخر : ومما أخذه عليه ما أحماه ( جدارته ) في وضع الأسماء ، والتقسيات التاريخية ، مع ضعف الاستظهار كتقسيم أدوار تاريخ العرب وتسبية الأمة التي سماها (استرابون) اليونافي جرهين بالقريتين نسبة إلى قرية وهم اسم الهمامة أغني أهل الأرض :

وكذلك أخذ عليه مجينه أخبار العرب فى حوادث الفخر والغلبة وتصديقه خرافات استرابون وهمر دوت مع أسما لم يدخلا بلاد العرب ولم برياها . وكذلك أخذ عليه سوء التعبير من الوجهة الدينية فى عبارات المكاتب كقوله : ( أقدم المصادر العربية المعروفة عن تاريخ العرب وأقربها إلى الصحة : القرآن) .

راجع : المتار م ١١ ص ( ٨٦٣ ، ٧٨٧ ) .

إن إعادة النظر فى كتابات جرجى زيدان تكشف بوضوح أنه عمل إنجاه الاستشراق والتشريب، حاملا شهاته وسمومه وعاملا على غرسها فى أعاث التاريخ الإسلام ، وقد كانت هذه الكتابات مجهولة المصدر حتى إذا رحمت دائرة المعارف الإسلامية التي كتبها متعصبوا المششرة من تبين أنها تضاهها من حيث وحدة المصدر ، ثم جاء بعد ذلك طه حسن ، وأحمد أمن ، وأمن الحولى وغيرهم فأدخلوا التاريخ الإسلامي مراحل جديدة أشد خطرة ، ثم جاءت بعد ذلك محاولات التفسير المادى مراحل جديدة أشد خطرة ق شم جاءت بعد ذلك عاولات التفسير المادى الترايخ الذي حمل لواءها عبد الرحن الشرقاوى وغيره .

### روايات جرجي زيدان

أما المحال الذي استطاع جرجي زيدان أن ينفث سمومه فيه عمرية فهو مجال القصص فقد الف عدداً من القصص تحت اسم روايات الإسلام دس فها كثيراً من النسائس والمؤامرات والأهواء وحاول إفساد مفهوم الشخصية الإسلامية والبطولة الإسلامية حيث أساء إساءة بالفة إلى أعلام من أمثال صلاح الدين الأيوبي ، هارون الرشيد ، السلطان عبد الحميد ، عبد الرحمن الناصر ، أحد بن طولون ، الأمين والمائمون ، عبد الرحمن الداخل ، شجرة الدر.

أولا : تصوره للخلفاء والصحابة والتابعين بصورة الوصوليين الذين بريدون الوصول إلما لحكم بأى وسيلة ولو كان على حساب الدين والحلق التوج مع تجرمحهم والهام بعضم بالحقد وتدبير الموامرات.

ثانياً : ربيف النصوص الى نقلها عن المؤرخين القدامى وحولها عن هدفها تحويلاً أراد به السخرية والاستخفاف بالمسلمين وبهى علمها قصصاً غرامية باطلة . ثالثاً: اسهدف من حشد القصص الغرامية ذات المواقف المسفة داخل ووايات تاريخ الإسلام إثارة عززة الشباب وتحريك شهوة المراهقين مستغلا ضعف ثقافة الكثيرين مهم وجهلهم بالغابة التي يرى إليها في رويات مع الاستشهاد بالأبيات الشعرية المكتبوفة الساقطة التي تحرك الغرائز الدنيا. وابعاً: تبين من البحث الذي قلمه عالم أزهرى درس باستفاضة روايات جرجى زيدان أن معظم الأحداث التاريخية في رواياته قد حوفت وينيت على أساس فاسد.

فقد ظل جرجى زيدان على حد تعبر الباحث الدكتور . . . ينقب وينفر ويجهد نفسه فى مزج الحق بالباطل وتقديمه فى أسلوب براق جذاب معتمداً على فن أدني ذى أثر بالغ وذلك هو فن القصة والرواية ، حيث لم يكن حريصاً على تحرى الحقائق التاريخية قدر حرصه على الحبكة القصصية وخلق الحوادث المتبرة خلقاً ، وقد عمل جاهداً على طمس التاريخ الإسلامى وتشويه معالمه بغية تنفير أبناء العرب والمسلمين من ماضى آبائهم المحيد .

خامساً : من أخطر شهاته : أنه قال بيشرية القرآن وشك فى مصادر العربية الأولى ، ومدح بى العباس لابهم أثر لوا العرب منزلة الكلب ( على حد قوله ) ونسب إحراق مكتبة الإسكندرية إلى عمر من الحطاب رضى الله عنه .

وقد طبع اللبنانيون روايات جرجى زيدان مزادته بالصور الملونة والألوان الصارخة بقصد استهواء الشباب وحملهم على قراءة هذه الكتب التي لا تعطيهم إلا صوراً مشوهة لتاريخ أسّهم وأخباراً ملفقة بغية التشكيك في ذلك التاريخ :

سادساً : أعطى نفسه الحربة المطلقة فى تفسير أحداث التاريخ فى معظم رواياته استناداً إلى موقف الأديب من التاريخ ، وكانت تفسيراته متعسفة متكلفة فى محاولة لإثارة مشاعر السخط فى نفوس المسلمين .

سابعاً : نفسره لتصرفات هارون الرشيد مع أخته العباسة وجعفو البرمكي بمــا لا يتفق مع ما عرف عن الرشيد من أنه كان مجج عاماً وبغزو عاماً بل وبمــا لا يتفق مع أيسر قواعد التفكير والمنطق السلم ، وفي رواية أرمانوسة المصرية حاول أن يقول: إن الحب بين أرمانوسة وأركاديوس قائد حصن الروم هو السبب في هزيمة الروم وانتصار المسلمين واتهم المسلمين بأنهم دخلوا البيوت يهبون ويسلبون عندما فتحوا بلبيس وهمو مناقض تمساماً لما أورده المؤرخون المتصفون.

ثامناً : فى رواية فتاة غدان أورد شهة بأن النبى محمد صلى الله عليه وسلم أخذ تعاليمه عن الرهبان وتأثر بتوجهات الراهب عمرا ، واتسمت كتابته بالسخرية والاستخفاف بوثائق العهد النبوى ووصف حادثة شق صدر النبى صلى الله عليه وسلم بالغرابة وادعى أن هناك خصومة بين خالد ابن الوليد وأبى عبيدة بن الجراح ، وأخذ مصادره فى هذا من كتب المستشرقين .

تاسعاً: فى رواية عذراء قريش أقام منطقه على بجريح الصحابة والهام بعضهم بالحقد وتدبير المؤامرات والهم السيدة عائشة بالميل إلى سفك اللماء والنزوع إلى الشر، ووصف الحليقة عيان بأنه رجل إمعه وذليل ومستسلم لائن عمه، وافترى على على ئن أفى طالب وفسر الفتنة تفسيراً مغرضاً والهم عليا الهاون فى المطالبة بدم عيان.

الهائس: وفى رواية العباسة انهم الرشيد بالاستبتار والمحون والاستبداد والظلم ، وقدم تفسيراً خاطئاً ومغرضاً لقتل بنى برمك ، وشوه شخصية العباسة أخت الرشيد.

الحادى عشر: في روايات (شارل وعبد الرحمن) : زعم بأن القواد وأمراء الجند من المسلمين كانوا مشغولين عب فتيات النصاري وقد فتغواً بجافن وإن هذا الحب قد صرفهم عن أمر النتح ، فتركوا جنودهم في ساحة الفتال وادعى أنهم كانوا بتمون بالغنائم أكثر من اهمامهم بمنا عداها » وجرى على تصوير حروب الإسلام على أنها حروب غنائم:

الثانی عشر : أجرى على لسان أبى مسلم الخواسانى من الافتراء ما قال : من أن العرب كانوا بحتكرون غير العرب ويسومونهم سوء العذاب ثم يغتخرون عليم بالنبوة وطعس معالم التاريخ الإسلامى فى هذه الرواية باللس والافتراء وقدم صوراً باهرة للكنيسة ورهبالها ؛ وأشاد بالأدبرة والرهبان حيث جعلها ملجأ الضعفاء وملاذ التأمين والحائفين .

وفى رواية الأمن والمأمون كان واضع التحامل على العرب واصفاً إيام بالاستبداد وسوء التصرف مع الأجناس الأخرى التي ربطهم مهم وابطة الإسلام قبل كل شيء .

الثالث عشر: في رواية فناة القروان حاول التشكيك في أنساب الكدر بن من حكام المسلمين وكذاك عمد إلى التشكيك في نسب الحليفة الممنز لدين الله واعتمد في قصصه الغرامية على الحيال إذ لا يوجد ذكر لمكل هذه المواقف في حميع كتب التاريخ ، وخاصة حاكم سلجهاسة الأمر حمدون ، بل أن صاحب سلجهاسة في كتب التاريخ مختلف تماماً عما جاء في رواية زيدان مما يوكد ميل زيدان إلى النزو بر والتحريف

بل أن صاحب سلجياسة هو محمد بن داسول وليس الأمبر حمدان ولم يقل ابن الأثير : إن له بنتأ شغلت القائد جوهر فخطها لابنه وقد أعطى زيدان الهود فى روايته دوراً إيجابياً وجملهم أصحاب الفضل الأول فى إزالة الدولة الإخشيدية وإقامة دولة القاطميين مقامها

الوابع عشر: في رواية صلاح الدن تلفيق و زور وإفساد للمجتمع ، فقد ذهب إلى أن الحليفة العاضد لما ضعف أمرء استدعى صلاح الدين وأوصاه بأهله حبراً ، وأن صلاح الدين تقض هذا العهد بعد سويعات وحاصر قصر الحليفة وأخذ كل ما فيه ومن فيه ، ولا ذكر في كتب التاريخ لتلك الوصية ولا إشارة في كتب التاريخ إلى سيرة الملك هذه ، وهذه الوصية التي ذكرها زيمان لم رد في الكامل لاين الأثير ولا غيره ، فهي ملفقة مزورة ، كذلك فقد زيم زيمان النصوص التي نقلها من اين الأثير وحولها تحويلا أواد به السخرية والاستخفاف بالمسلمين وبي عليا قصصاً غرامية باطلة

ولم يعن المؤلف بالتصور رالحى لشخصية صلاح الدن ولم يسجل مواقفه الحاسمة وصرف الشباب عن الحديث عن الدور المهم الذي قام به صلاح الدن بالحديث عن مكاند الحشاشين و لهديدهم لصلاح الدن واعتمد على روايات طائفة الحشاشن تلك الجامة الفعالة المنحرقة ، وحاول أن ينسب إلى صلاح الدن قصصاً غرامية كاذبة الحامس عشر: وفى رواية شجرة الدر حاول أن يصور نساء السلطان الصالح نجم الدين أيوب بصورة النساء اللاقى يتآجرن بأعراضهن فى سبيل الحصول على ما يتطلعن إليه و ليس معه أى دليل من التاريخ وهذه الدعاوى التى أورودها حول شجرة المدر تختلف عن الحقائق الواردة فى الكتب الى أرخت لهذه الفترة من أمثال:

النجوم الزاهرة : لأبى المحاسن .

المواعظ والاعتبار في ذكر الحطط والآثار : للمقريزي .

صبح الأعشى : الله لقشنك .

السادس عشر : وخلاصة مايصل إليه البحث حول روايات جرجي زبدان ١ ــ تحو بر مواقف الشخصيات التارخية .

٢ ــ إثارة الشكوك حول البطولات الإسلامية .
 ٣ ــ تعمد إغفال الحوادث التاريخية المهمة .

إضفاء هالات مثالية على الأدرة والرهبان.

التلاعب بالمصادر والمراجع.

قالت مجلة الموسوعات عام ( ۱۸۹۹ ) لم يلتزم جرجيزيدان بتمحيص الحوادث التارعية فاختلق شخوصاً ونسب إلى بعض الشخصيات الإسلامية البارزة ما ليس فها مما أثار حهور المسلمين، فعذراء قريش ( أسماء ) بطلة الرواية لا وجود لهما إلا في ذهن المؤلف وقد يكون له بعض الحق في هذا ولكن الباطل أنه نسب لمحمد من أبي يكر المعروف عنه الزهد عشق هذه العذراء ، بل إن صاحب الهلال بني على هذا الباطل باطلا فاحتلق سبباً من عنده ليس له أسانيد تاريخية في تفسير بعض الأحداث وزعم أن عشق محمد ن أى بكر كان سبباً في ازدياد هياجه على عثَّان ونسب إلى الحسن ان على عشقه لهذه العذراء الوهمية ، وغبره محمد بن أبي بكر منه وادعى أن الإمام على أعجب بعذراء قريش عندما دخلت عليه في زي رجل مع أن الدين كان محث على عدم تشبه الرجال بالنساء ، والنساء بالرجال ، وقد عرف عن على تمسكه بالدين مما ينني عنه أن يعجب بمثل هذا وقد أقر مجرجي زيدان نخطاه في هذه الوقائع ( هلال مايو عام ١٨٩٩ ) ومحاول أن يدافع عن نفسه ولكن دفاع الطائر الذي وقع في شبكه الصياد ، ويقول : ( إنَّ المحلة انطوت وبقيت القصة في أيدى القراء يعاد طبعها دون التفات إلى هذه الملاحظات ) ، وقد أرسل العلامة رفيق المعظم إلى جرجي زيدان ( مايو عام ١٨٩٩ ) يوًاخذه على إغفاله الاعتبارات التاريخية ويستنكر تأليف التاريخ الإسلامي برمته في قالب قصصي . وهذه الملاحظة قد تكررت من الناقدين فقد انتقد في شأن هذه القصص الأخبار الكاذبة ، وثانياً نسبه العشق والغرام إلى رجال سلفنا الكرم ، وقد أشارت جريدة المؤيد إلى ذلك فى التعليق على قصة الحجاج بن يوسف فقالت : الحوادث الغرامية لم تسند إلى أحد من رجل السلف العظام والأئمة الذين بجلون عن هذه الانحرافات ، هذا فضلاً عن الأخطاء في الأمور التاريخية المستورة .



## الفصِّل الثَّالِث الفَّسن والمسسرح

١ - نجب الريحاني .

۲ - زکی طلیات .

۳ – پوسف وهبي .

جاء هذا الفن الوافد إلى المسلمين من الغرب ، واستطاع أن يسيطر ويتسع خلال أكثر من قرن من الزمان دون أن يتمكن المسلمون من نوجهه وجهة صالحة أو خالصة تنفق مع أخلاقيات الإسلام وقيمه، بل استطاعت القوى المسيطرة أن تفسد به مفاهم الإسلام الأصيلة وأن تحر ف به كثيراً من القيم ، وأن تنخل به على الأصالة الإسلامية تحريفات ضالة وآراء فاسدة ، وبالرغم من الدعوة إلى إقامة مسرح إسلامي وفن إسلاى فإن عائلة المسرح الغربي الوافدة لا ترال مسيطرة في مختلف المحالات بعيدة يقول زكى طليات وهو من دعاة المسرح الوافد:

إن المسرح يعكس الحياة في مختلف صورها، ويقدم المحاسن والأضداد والخبر والشر ، والقعنون والابتذال ، هذا إذا كان الهذف طيباً ، أما إذا كان الهذف سيناً فإن الحمر والتصون والمحاسن تختي تماماً ، وإن قلم الكاتب المصد يستطيع أن برسم الجانب الهابط وحده وجانب الرفيلة بلموى أن هذا هو واقع المحتمات ، وإن هذا هو الأدب الواقعي ولا شلك أن الشرير في الرواية يعدد فوائد الحمر ويصفها بالساحر الذي يبدد الهموم وبالبلسم الذي بداوى كل الأمراض، وهذه المعاني تدخل إلى النفس وتستقر فها ولا مخرجها مها تلك النهابة التي براها في آخر المسرحية ، ويقول : إن خدعة النهاية هذه من مواهرة المسرح وصناعته ، فبعد أن برى المشاهد صاحتين كاملتين من السعوم والإباحية والفساد والانجراف ويستمع إلى قلموس كامل لكل

الألفاظ الفييحة ، يكون من الحداع المضلل أن تأتى النهاية فيهزم معها الشر و ينتصر الحق : بعد ماذا وقد تركت هذه المفسدات على ذلك المدى الطويل 1 رما فى النفس وهبطت إلى قاع الأحاسيس ، وأحس المشاهد أن ذلك كله مشروع ومباح وممكن أن يقع ويصنع .

إن من أكبر عيوب المسرح أنه بجسم الخطيئة والرزيلة ويقدم الدفاع عنها فى ثنايا مهاحمًها، فهو أسلوب ردى فى عرض الشر ببياً بمكن أن يكون العرض فى جال الكتابة أخف من ذلك أثراً :

ولا ريب أن المسرح فين غربب على الأدب العربى دخيل على الفكر الإسلامى ، قد فرض فرضاً فى وقت لم يكن المسلمون مملكون إرادة الأخذ والعطاء من الحضارة الغربية ، بدأ تحت اسم الإضحاك والتسلية ، ثم لم بلبث أن فرض نفوذه وسلطاته وأصبحت له تقاليد ومدارس ودعوى عريضة بأنه فن ) .

ومما أعطى المسرح هذه الأهمية أن القوى التغريبية أرادت أن تقتل به قم المختمع الإسلام وأن تدخل مفاهم جديدة معارضة للإسلام في مجال الملاقات بين الرجل والمرأة ، بل أن بعض الأيدلوجيات كانت ترى أن المسرح هو بديل الكنيسة ، ولما كان المسرح في الغرب قد بدأ في خطعة الموثنية ، ثم تحول إلى خدمة المكنيسة ، فإنه لم يلبث أن عمل في خدمة الماركسية والوجودية ، وحمل حميع سموم الدعوات الضارة وطرحها على المشاهدين والمتفرجين الذين لا مملكون المعارضة أو المناقشة فيا يقدم إليهم وهذا أخطر ما منالك ، ثم جاءت قوى خادمة للتغريب والغزو الثقافي فسيطرت على هذه الملاعب (كتابة وإخراجاً) على نحو غاية في الإفساد والإجرام .

وعندنا أن أكبر عملية تمويه قامت بها الحضارة الغربية المساوية هي عاولة تصوير الإضحاك والرقص والعرى والكشف والإباحية المتمثلة في المسرح والسيايا على أنها فن رفيع ، له أصوله العلمية وضوابطه التي يتخرج فيها المخرجون والممثلون من جامعات متخصصة ، والتي يتقدم فيها البعض بأطروحات دكتوراه، فهناك دكتوراه في الرقص ، ودكتوراه في المسرح ، ودكتوراه في المسرح ، ودكتوراه في المسرح ، حده من الإقذاع هو بمثابة فن عال وعلم رفيع ، بل أن هناك من يصف المسرح بصفة القداسة ، ويصف الفن بصفة الخلود ، وقد خالت هذه الأباطيل المضلة على قومنا فصدقوها ، وكان عليهم أن يكونوا أشد حنكة وحكمة فلا يسقطوا هذه السقطة وأن يعلموا أن هذا لون من الخداع والتمويه البالغن حد الفساد و الإضاد .

إن مفهوم الإسلام للفن نختلف اختلاقاً واضحاً عما يقدمه هولاء الذين تعلموا فى الغرب من خلال العقدة والمسأساة والصراع بعن الإنسان والآلمة فالفطرة الإنسانية الإسلامية لا تقبل هذا المفهوم الوثني الضال .

إن الإسلام بمعل أخلاقية الفن مقدمة عن حاليته ، ولا يضحى بالفتم الأخلاقية في سبيل التسلية أو الإضحاك أو الترفيه . واستخدام الفن إنحا برص الإسلام إلى إبراز قيم الحق والاستفامة والحبر وليس لاعتبار الجال أو الحرية المطلقة بمثابة القيمة المطلقة وليس الهدف في مفهوم الإسلام غاية وليما هو وسيلة إلى تربية الذوق والارتفاع بالإنسان فوق الأهواء والشهوات وفوق الزرابة والحس الشهواني .

والفن من وجهة نظر الإسلام ليس مستقلا ولا كاملا بذاته ولكنه تابع لحياة البشر وميدان الفن هو الحياة ذاتها وليس للفن معنى إذا لم يرتبط بالحياة والإنسان والمحتمع .

فالإسلام يقدم الأخلاق على الجالى ويقدم المضمون على الإسلام وهدف الفني و الإسلام هو نقل أو إيصال اسمى وأفضل القيم والأفكار و المشاعر إلى الآخر بن بأسلوب حميل وموثر عيث يوفر عنصر المتنة إضافة إلى التأثير في سلوكهم وإرشادهم إلى الصراط المستقم ( على حد تعبير الأستاذ محمد شمس الدين صديق ) ولكن هل يتوفر هذا الآن والمسرح بأيدى أولك المتاة من أولياء مدوسة التغريب والشعوبية ؟ وهل هناك أى بريق لإمكان قيام مفهوم إسلامي المسرح.

خضع رجال الفن لتيارات التغريب والغزو الفكرى التى هبت على العالم الإسلامى وكانت الفنون والثقافة من أكبر أهداف المؤسسات التي قامت لما الغرض ، وقد استطاعت الماسونية احتواء عدد كبير من المشتغلن بالفن والمسرح وكان عبد الغز تر حمدى قد كون عفلا يسمى : عقل الفنان المصرى عام 192٧ وذلك مهدف توظيف الفن في خدمة الماسونية . وقد قام هذا الحفل استواء عدد كبر من الأسماء اللامعة في سماء الفن والمسرح في ذلك الوقت وكان لهذا أثره في تحول هذه الأداة في خدمة أهداف الفنوذ الغرفي ، باسبواء الجاهر بالإعماء والإشارة ، وكان من نتيجة ذلك تلك المحاولة التي نظاف الخاولة التي نظاف ذلك إلى المسرح والسبيا وحفلات الرقص والإخراج ، بل إن المحاولات نظاف ذلك إلى جوت ولا ترال تجرى لإخراج أفلام أو مسلسلات إسلاميه فإما تقدم من وسيمه نظر غططات معاديه للإسلام برى إلى تصوير أعداء الإسلام في صورة الفقر والتخلف وترم هذه الحطه إلى:

أولا: إفساد الذوق الإسلامي ونشر الرزيلة ومحاربة العادات والأداب الإسلامية بمختلف الوسائل كالإكثار من عرض مناظر الجريمة والقتل والعنف وشرب الحمر والفسق حتى يعتادها الناس.

ثانياً: أفلام الجريمة التي هي درس المراهقين في السرقة والاغتصاب والاحتيال.

ثالثاً : أفلام الجنس الحليمة التي لا مهدف إلا نشر الإثارة ونشر الوزيلة .

رابعاً: الأفلام الدينية تهدف إلى الحط من شخصيات الإسلام ، وإبرازهم في صورة باهتة وتزوير تعاليم الدين أو نقدها .

خامساً : إعلاء شأن العامية وتسجيل أحاديث العاهرات وتصرفات اللصوص والقتلة ونحليدالر اقصات والمحرمين:

## الفصِ الرابع عهاة التغريب

۲ - سلامة موسى . 1 - لويس عوض . ۱ – ساطع الحصرى . ۳ – توفيق الحكم .

(1)

ساطع الحصرى ( القوميات )

قال عنه الأستاذ على الطنطاوى : هو الذي حارب الدعوة الإسلامية همره كله بقلمه ولسانه وسلطان وظيفته حربأ علمية منظمة وكان أسلوبه في محاربتها هو العمل على إحلال ، العربية ، محل ( الإسلامية ) وهي بذاتها دعوى الجاهلية التي نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عنها وبنن أن صاحبها ليس منا وإقامة برامج المدارس على هذا الأساس الواهي ، وهو أنصح ثمرة من ثمار المدرسة الاتحادية التركية تعلم في مدرسها وآمن بفلسفها ونقل فكرها ومضاميها إلى العرب . ومدرسة الانحادين التي أنشأت تركيا الفتاة وحزب الاتحاد والترقى ، هي صناعة النفوذ الغربي لتحطيم الوحدة الإسلامية الجامعة التي كانت تمثلها الحلافة الإسلامية العُمَّانية وخلق القوميات والأقليميات، وقد عاشت هذه المدرسة في حضانة الفكر المـادى الفرنسي ، وكان رجالها من أتباع هيجل ونيتشة والفلسفة الوضعية أوجست كمت، والتشبع بالنظرة الطورانية العدوانية ، وقد نادى ساطع الحصرى مفهوم القومية العربية الوافد الممتد من النظرية الغربية ، والنظرية التي طبقها الاتحاديون في تركبا ، وقد ركز على اللغة وعزلها عن الفكر الإسلامي ، كما ركز طه حسن على الأدب وعزله عن الفكر الإسلامي وفتنظرية ضيقة أوربية وقد اعترف بأن إسرائيل قومية تقوم على الدين، ورفض اعتبار الإسلام مقوماً بوصفه ديناً . ومفهومه 110

للإسلام ناقص ، وهو مفهوم العالمنين الاتحادين فى تركيا ، وقد فهم الإسلام على أنه دين ، كما فهم الأوربيون المسيحية لم تفرق بين الدين ثقافة أو الإسلام ولم تفرق بين العصر والبيتة والجذور الثقافية التى تختلف فها عن مفهوم القومية وقد قاوم التجزئة والإقليمية ولكن ليس بأسلوب الأصالة بل بأسلوب وافد وقد عاجم القومية السورية ، ثم هاجم اليث فى سنواته الأحدرة ولكن دون أن يصل إلى أصالة مفهوم العربية وترابطها مع الإسلام ، هذا البرابط الجذرى الذى لا سبيل الانفصال عنه .

وقد حمل فكرساطم الحصرى حيث هو فكر في داخله تناقضاً كبراً يين موقفه من المماركسية ومن الإسلام ومن الاحتلال الغربي ، نما تبين معه صعوبة تماسك مبيجه الملفق ، الذي كان سهدف مع فكر الارسوزي وعقليته وآخرين إلى انفصال نظرية القومية عن مفهوم الترابط والتكامل القائم بين العروبة والإسلام وتفريغ العروبة من مفهومها الجامع روحياً وفكرياً وعقائدياً بالإسلام ، واستبقاء روح الصراع بين القومية ودول الغرب.

وقد تبن اليوم أن العالم الإسلامى قد تجاوز القوسية وأن العرب أنفسهم قد تجاوزوها ولكنها تحاول أن تستيقظ من جديد فى إطار من الماركسية والبختية والناصرية القديمة بعد أن قضت الأحداث علمها وأثبتت الوقائع التاريخية أنها ليست صالحة للعطاء وأنها محاولة باطلة إذا استقلت بذاتها ولم تكل تسلمها التاريخي والاجتماعي .

#### سلامة موسى (التغريب)

إن إعادة النظر في كتابات سلامة موسى في مطالع القرن الخامس عشر إنما تأتى نتيجة لتلك المحاولات التي ترمي إلى طرح فكره ونظر باته ومطبوعاته مرة أخرى في أفق الفكر الإسلامي بعد أن تجاوزها الزمن .

ومن أسوأ سحومه مهاجمته للقصيحي ، ودعوته إلى العامية ، ودعوته إلى العالمية والاشتراكية ودعوته إلى تفريغ التعليم والثقافة من مفهوم الإسلام الذي يسميه (الدين) وحرية المرأة كما يفهمها الأوربي ، مع حملة ضخمة على الإسلام والشرق فيقول.

( أنا كافر بالشرق مؤمن بالغرب ، إنى أجعل قرائى يولون وجوههم نحو الغرب ويتنصلون من الشرق) .

وهو الذي أروح لدراون وفرويد سنوات طويلة ثم تبين أن آرائه كلها منحرفة وناقصة ، وقد حاول أن يغير رأيه فى السنوات الأخيرة بعد أن تجاوزته متغيرات الذكر والحضارة .

بل إن سلامة موسى يرفض الحقيقة القائلة بأن الغرب قد أحد من الشرق الثقافة فى القديم وحتى بالنسبة للمسيحية فإنه يمارى فى مفالطة واضحة فيقول:

لا يمكن القول أن أوربا استفادت ديانها الراهنة من الشرق ، ولكن بجب أن لا نلق القول جرافاً ، فالديانة المسيحية موافقة من عنصرين أحدهما خاص باللاهوت والآخر خاص بالأخلاق ، فالأول وهو اللاهوت يرجع الفضل فيه إلى المصريين، فإن النظريات الخاصة بالثالوث المقدم أو التجسد أو البحث هي نفسها تلك النظريات التي كانت شائمة عن المصريين ونظرية الثالوث هي أهم أركان الديانة المصرية القدعة فإن الربة أبيس هي المغراء التي تلد هورس من رب الأرباب أوزوريس ، ويمكن أن نتتبع تطور الفن لمسيحي حتى تصعر أبيس وانها هورس كلاهما مرم وانها السيد المسيح أما من حيث الآداب المسيحية فالفضل فها يرجع إلى الإغريق ، فإن من يقرأ لمجادلات الرسل يشعر بالروح الإغريقية الذى كانوا متشبعين بها فى تبشيرهم الأيم الوثنية ) .

وسلامة موسى فى هذا الاتجاه يعارض الحقائق الصحيحة لتطور الفكر المسيحى والغرقى ولكنه عجرى وراء غايته الأساسية وهو التنكر لكل فضل للشرق أو لمعراث الإبراهيسية الحنيفية الذى ظلل هذه المنطقة قبل رسالة موسى ورسالة عيسى عليهما السلام .

وقد صدق الأستاذ عباس العقاد حبن قال : أن سلامة موسى جمع من متناقضات العلم ما لا يفوقه فيه إنسان فى هذا الصدد ، ومن ذلك قوله أن أكبر ثائر فى مصر فى العصور الحديثة هو إسماعيل باشا الذى حاول أن يجمل مصر الشرقية الآميوية أمة حديثة غربية وبلغت ثورته أن حض المصريين على النزوج من الغربيات ، ذلك لكى يجمل بيوتنا وعاداتنا المنزلية غربية ؛ وأن عرابى كان من العامة فلم تفلح ثورته وانعكست على يده الغاية مها.

وقال العقاد: إن سلامة موسى يشترى الأرض ويتجر بتربية الخازير ويسخر العال ويتكلم عن الاشتراكية الى تحرم الملك وتحرم سلطان رأس لمال وهو يعيش من التقتر عيشة القرون الوسطى فى الأحياء العتيقة ويتكلم عن التجديد والمعيشة العصرية ، وهو ينعى الحضارة الآسيوية وأنه لني طواباه بذكرنا مخلائق البدو والمغول فى الرارى السيبرية : ذلك أن الكاتب المذى يكتب ليحقد وتحقد ليكتب ويدين بالمذاهب لمربح مها ولا يتكلف لها كلفة فى العمل أو فى المال : وأسخف السخف قول هذا الكاتب :

إن البسارين يفضلون اللغة العامية لأبهم شعبيون مستقبليون ومصيبة الدنيا أن تحشو هذه البيغاوات أفواههما تما تسميه تفسير الظواهر الاجهاعية وهمى لا تعرف ما تحت أنوفها مما تسمعه بالآذان وتبصره بالعيون .

فاللغة العامية لغة الجهل والجهلاء وليست بلغة الشعبيين ولا من عبون الحبر للشعوب لأن الغبى الجاهل يتكلم العامية ولا يقرأ اللغة القصمحي ولا تتناز بفهمها على الققراء

عندما فتحت أبواب الحرية في الكتابة انطلق أصحاب الأهداف التغريسة يويدون العهد الجديد ، ليتاح لهم بث أفكارهم التغريبية الحطيرة عربة ومن ذلك نجد سلامة موسى يعرز بكتابه ( الثورات ) الذي هو خدمة أساسية للفكرة الماسونية التي تعمل على تحطيم الأنظمة الروحية والأحكام الأخلاقية في العالم الإسلامي ، معلياً من شأن الثورة الفرنسية على أساس أنها قمة الثورات وإعلان الإعجاب بها مع عدم تعمق الدوافع والغايات التي أحاطت بها وأنها هي ثورة الماسونية الحقيقية التي أخذت تعدلها منذ : فولتُنبر وروسو وديدرو الَّتي غبرت وجه أوربا كلها في سبيل تمكن الهود للخروج من الجيتو وإحلال الانهاء الوطنى بديلا للانهاء الديني والقضاء على التنظيات المسيحية التي حاولت وقف خطرهم وسيطرتهم ، وتحطم وحدة الجامعة المسيحية في أوربا بل إن البروتستانتينية كما تبن من بعد كأنت فى خدمة أهداف الماسونية والصهيونية . وتنجلي بوضوح هوية سلامة موسى في أول عدد أصدره من المحلة الجديدة ( ديسمبر عام ١٩٢٩ ) كأنما أراد أن يسجل بر نامجه التغريبي كاملاً فأورد هذه الموضوعات : العلم وحده ، المحددون يقولون بالتطور ، دارون ، ، الفرعونية ، الإغريق ، الصراحة في المسائل الجنسية ، الهائية ، الرجعية ، الوطن والعالمية ، التجديد في تركيا ، الشرق شرق ، والغرب غرب ، الأزمة الدينية في العالم ، اللغة العربية ، المادية ، العقل وحده ، غاندى ، السفور فى العالم الإسلامى ، فولتبر ، هافلوك أليس ، نيتشة ، البشرية دين جديد ، التعلم ، السلفيون والمحدون .

ويقول نعان عاشور عن سلامة موسى وهو أحد تلاميذه: إن آراءه واتجاهاته كانت تجنع فى معظمها للنطرف الجارف والخروج عن المألوف، وكان غنى نزعته الطائفية وراء ستار رقيق من العلمية ، ولكنه اضطر أن يكشفها فى جريدة مصر ، وكان يكشفها لتلاميذه فى اجتماعاته الخاصة مع دعواه الدائمة فى كتاباته على نبذ التعصب وإبعاد الدين عن الخلافات السياسية والمذهبيات الاجتماعية والتطلعات الوطنية والقومية .

وكانت أهم أعماله:

١ – دعوته إلى الفرعونية .

٢ ــ مناداته بكتابة اللغة العربية بالحروف اللاتينية .

٣ - نظراته الإباحية في معالجة الجنس.

٤ - النظرة الماركسية .

على سلامة موسى فى جمعية الشبان المسيحية ، وما وصفه نعان عاشور بأنه حديه على الشباب ، والندوات والمحاضرات والمناظرات الني كان يشرك فيها وملتنى كثير من الشبان المسلمين والمسيحين الذين كانوا يوضنون عا يعتقده على أساس الإعان بالغرب وكراهية الإسلام ، وكان يوزع على الجالسين ورقة صغيرة يكتب كل مهم رده على ما يوجهه إليهم من أسئلة كشباب ليمطوها له فى آخر الجلسة حيث يقوم بعمل حصر ميدانى لمشاكل الشباب :

#### نوفيق الحكيم (التغريب)

بالرغم من أن توفيق الحكيم قد جمع أوراقه منذ وقت طويل وأعلن أن شجرة الموز لم تعد تطرح ثمراً فإنه ما زال ينفث سمومه في كل مناسبة أن شجرة الموز لم تعد تطرح ثمراً فإنه ما زال ينفث سمومه في كل مناسبة فقد أثيرت عليه الثائرة دعوته إلى فندق العالم ، وقد كانت آثار كتابه عودة أنطو من آثييد مواقف الأمس ، وكان أعظر ما ذكره في كتابه وثائق في طريق عودة الوعي (ص٧٧) قوله أثنا نحتاج إلى ثورة علمائية وإعادة العقل وسيطرة العقل . ومن قبل كان موقفه في ندو التخلق وحديثه عن تطوير الإسلام ، والإسلام لا يتطور ممفهوم الأيدولوجبات والنظريات التبشرية وهو ما زال يتخط بين المدعوة إلى (تحرر الفني) أي تمكينه من الرذيلة والإباحية إلى الاشتراكية إلى العلمائية وفي هذا الشكر الشموات التي تمزق إطار الشكر الإسلام الأسلام الإسلام المتحدولة المناسل .

ولست أدرى من الذى يقول كلمة حق عن هذا التراث الطويل المضطرب هل هولاء الذين كتبوا : توفيق الحكيم (رائد بلا نظرية) ومن ذلك قولهم : بعبش توفيق الحكم فى إطار الأساطىر

 ١ – ويعتمد وجهة نظر الكتاب المقدس في القصص : أهل الكهف وسلمان الحكم .

 لا سويعتمد وجهة نظر المأساة اليونانية: في الملك أوديب وبجماليون ه فهو محصور في الجو اليوناني الأصلى ، لم يخرج عن دائرة النص ، ولم يحلم الأسوار اليونانية بل التزم بها .

٣ - الحضارة الفرعونية ، وفيها يعود إلى النصوص الفرعونية وكتاب المونى - إيزيس .

الأفكار الوجودية : مسرحية السلطان الحائر :

ه ــ مدرسة اللامعقول : يا طالع الشجرة ( بكيت ويونسكو ) ن ٦ ــ تأثره بالمد اليسارى والاشتراكى ( ١٩٥٥ ــ ١٩٥٨ ) الواقعية الاشتراكية فى لفن والأدب .

ويقولون : إن شخصية توفيق الحكيم من الشخصيات الحساسة التي تتأثر پالأنكار السائدة تأثر أسريعاً وملموساً .

ولقد سار على طريق طه حسن في إفساد المفهوم الإسلامي السائد في تفسير التاريخ وعنده تغلب الصورة الفنية على الحقيقة التاريخية ، ومنذ وقت بعيد كان توفيق الحكم شأنه في ذلك شأن كل دعاة التغريب يلتقط المواقف ليحدث الدوى ويطرح النظريات الوافدةوفي (عام ١٩٣٧) كتب مقالته المشهورة (آن الأوان أن نلبس القبعة ) وقال أمها الشباب الفدوا على لبس القبعة ولا تحشو شيئاً ما دمم مقتنعن بأن الطربوش لم يعد يصلح خاضركم ولا لمستقبلكم.

ورد كثيرون على توفيق الحكم : قالوا إن هدفه من لبس القيمة إعلانه انسلاخ ذلك القطر عن الجانب الذى فيه التاريخ الإسلامي والالتحاق بالجانب الذى فيه القابلة والالتحاق بالجانب الذى فيه القافة الأفرنجية ، ولا يدعو شخص إلى تعميم القيمة في قطر إسلامي إلا إذا كان الإسلام هيناً عليه وإلا إذا كان يرتاح فيا بينه وبين نفسه إلى تقليص ظله . وقال الأمر عمر طوسون في الرد على توفيق الحكم : في اعتقادنا أن الذين يلحون الآن إلى لبس العرفيظة إنما يريدون لأنفسهم الانطلاق من قيود الدين والعرب والمادات القومية الحرقية ، وقال السيد عب الدين الحطيب : فالدعوة الى بينها توفيق الحكم لتكوين عصابة من المصريين عما كانوا فيه وأعظم بالتفرنج تحلفره وتقليداً لما فعلت أنقرة ، ولكن أنقرة فعلت ذلك اعتقاداً بأن الإسلام عربي وأنه أجنبي عها الحكم لغة غير اللغة العربية وقومية غير القومية العربية ، ولكن لطمة القيمة الى تلقي دعوة المرنيطة من شباب الجامعة هذا الأسبوع كانت أنحة جداً وقد دلت أن الهرنيطة ليس لها رءوس تقبلها في هذا الوطن . .

وق بجال آخر عرف الإسلام والأديان تعريقاً استشراقياً علمانياً ، فقد قال في مقال نشرته الرسالة تحت عنوان نجم أحمد عام (۱۹۳۷) : إذن فالإسلام وكيف ظهر الإسلام بظهور محمد ، والمسيحة بظهور المسيح ، والبودية بظهور موسى . وبعد أن ذكر أن كل الأديان تتحد في الجوهر وتختلف في المظهر قال : هنا نخطر بالبال سوال ، هو تجوز المفاضلة بين الأثواب وهي كلها من صنع الخالق المعصوم الذي لا يبيغي أن نخطي ، ولا أن يمسح ما سبق أن صدر منه : إذ أن جوهر الحق و جده من شأن الله . أما الأسلوب الذي يعرض على الناس فهو من شأن الرسل والأنبياء عليم الصلاة والسلام ، قبل الإجابة إلى هذا السوال بجب النظر في قضية أخرى ، هل الطبع والمزاج والمغلق الذي رصائته ؟ هل شخصية الرسول تطبع غاتمها شكل الدن الذي يدعو إليه ؟ هل بظروف الهيش التي نشا عليه النبي ذخل في اتخاذ القالب الذي أفرغ منه . موضوع النبوة أن أجب على كل هذا الإبجاب ، فإن المبعة في أسلوب الأديان تقع بلا مراء على كل هذا الإبجاب ، فإن المبعة في أسلوب الأديان تقع بلا مراء على كل هذا الإبجاب ، فإن المبعة في أسلوب الأديان تقع بلا مراء على كل هذاة إلى منصوع الشريعة بصبغها .

قال فى الرد عليه محمود أبو ربة : الكاتب يعي إنه ما دامت الأديان تختلف فى المظهر فإن هذا الاختلاف الا يكون من الله لأن القسيحانه لا يبغى أن عطىء ولا أن يصمح ما سبق أن صدر منه ، وإنما مصدره الرسل والأسلوب الذي يعرض به الدين على النامي هو من شأن الرسل فقط وكل أسلوب خاضع بطيع الرسول وحراجه وخلة . أى أن كل دين من وضع من يدعو إليه وبهذا الرأى الجيار الذي بعث به تفكير الأستاذ توفيق المحكم يكون دين الإسلام هو من وضع محمد صلى القعليه وسلم ، وهذا الأسلوب أثر من طبعه ومزاجه وخلقه ، وأن شخصيته هي التي طبعت بجاتمها شكل الدين الإسلامي ، هذا هو الإسلام في نظر الأستاذ توفيق الحكيم فهو ليس هو الذي وضع شكله وصبغ قالبه ثم خرج يلحو الناس إليه ألا فليما الأستاذ توفيق الحكم أن دين الإسلام الذي اصطفى فقد له من عباده من بينه للناس لم يكن محمد صلى القعليه وسلم لم يكن عمد صلى القو عليه وسلم الأربعن أنه سيوحي إليه : «وكفلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنت تنوى ما الكتاب ولا الإعمان ولكن جعلناه نوراً مهدى به من نشاء من عيادنا وإنك لمهدى إلى صراطمستقم » ، وأنه ما كان يومل أن ينزل عليه وحى وأن الله قد علمه ما لم يكن يعلم ، وأنه كان لا يتبع إلا ما يوحي إليه ، مكذا كان شأن النبي صلى الله عليه وسلم ( وكل هذا وارد في آيات القرآن الكرم ) . إن دين الإسلام ليس من طبع النبي ولا من مزاجه ولا من خلفه ولا من شخصيته ولا من ظروف عيشه في شيء ، وإنما هو وحى زل عليه وأوجب الله عليه أتباعه والدعرة إليه وتبينه للناس .

وإن اعتلاف الأديان في المظهر برجع إلى أن كل رسول يبعث إلى أمة يأتها من الأحكام والتكاليف عما يطابق حاجيم في مجتمعهم ، والأستاذ وهو رجل قانون يعلم أن طبائع العمر ان تحلف باختلاف الأزمان فيا بصلح للناس في زمن لا يكون صالحاً لغيرهم في زمن آخر ، وظل الأمر كذلك إلى أن أدركت البشرية رشدها وأصبحت في حاجة إلى دين عام دائم لا يتبدل ولا يتغير ، صالح لكل زمان ومكان ، ومن ثم بعث إليه محمداً صلى اقد عليه وسلم بالدين الكامل والكتاب الحالد والاعتلاف في الأديان لم يتناول أصولها ولم تمتد التغيير إلى أركانها ، وإنما كان هذا الاعتلاف في بعض الأحكام والتكاليف ليكون عسب مزاج كل أمة ، والشرائع كالقوانين والعمل الصالح فهي لا تتغير أبداً .

ولا يكنن توفيق الحكم عنايعة الفكر الاستشراق الوثنى بل أنه ليذهب إلى أبعد من ذلك ، فقد كتب يطلب تعميم اختلاط النساء بالرجال وبقرل : إذا كانت إخلال الرجل والمرأة متينة فلا ينجر عن هذا الاختلاط خطر ، وإذا كانت التائج سيتة فهذه مرجعها سوء خلق هذن الشخصين ، ثم يذهب إلى أبعد من ذلك فيقول : وهى منامرة لابد مها في هذا العصر يذهب إلى أبعد مما في هذا العصر الاعتمال المعمل ال و يمكن تلخيص أخطاء توفيق الحكم فما يلي :

أولا : افترى على الحق حين جعل العز بن عبد السلام عاشق غانية بلين لهـا ويتوسل وما هكذا كان العز ولن يكون .

وقد يكون هذا الانحدار الشائن (وهذه عبارة الشيخ محمد مدعاة غضبه عندما انتقده أمين الحولى فى الأهرام قال : إن الرواقى لا يتقيد بالتاريخ وإنحما بريد أن يصور التفس البشرية ولكل نفس مهما ارتفعت مثالب وعرجات ، والعز وإن لم يكن فى تاريخه ما يرحى ذلك المسلك فهو بشر ينظر أن محدث منه هذا وإن لم يحدث ، وهذا كلام باطل لأن الهز وأساله قد تغلبوا على النوازع المنحدرة وعاشوا فى أفق الطهارة ، فمحاولة إلصاقى المهم بدعوى أنهم معرضون لها كيشر عاولة هابطة ولها دلالة عبينة ، ولا تشرف كاتباً كالحكم ) .

ثانياً : لم يكن توفيق الحكيم أكثر من قنطرة لمرور الأفكار الوافاة . المأساة اليونانية ، نقل الفكر اليونانى الإغريتي الإباحي الضال ( لم بحطم الأسوار اليونانية بل الذم بها) .

الأفكار الفرعونية ، تابعها وعرضها بكل ما فيها من أساطه وو ثلبات ، الاشتراكية ، الوجودية ، اللامعقول في مسرحيات الصفقة ، والسلطان الحاشر ، ويا طالع الشجرة ، وهكذا عاش حياته الفكرية كلها خاضعاً للتيارات التي تضرب موجاً با ق جدار الفكر الإسلامي دون أن يستطيع أن يقدم شيئاً فيه أصالة عربية أو إسلامية حقيقة ، ومن أعطائه أنه يقدم الفكرة الفنية على الحقيقة الإنسانية ، وقد كان على مدى حياته تابعاً للفكر الغربي ، الفن للفن ، تحرير الشباب من قيد الأصالة ، سوء رأيه في العرب .

(1)

الولاء للفكر البهودى لتوفيق الحكم ظاهر فى اعتماده النهوراة فى كتاباته عن الملك سلمان وعن أهل الكهف ومعارضة مفهوم القرآن فهما ، ومن ذلك دعواه إلى التقريب بين الأديان الثلاثة ، مع جماعة من الصحفيين ورجال القانون ، وهذه أخطر مراحل حياة توفيق الحكم . فلما تغيرت الظروف . يدأ يعمل فى ميدان آخر أشد خطراً ذلك الذى أسماه (الحوار مع الله تبارك و تعالى) والذى خاص فيه خوضاً شديداً.

إن مراصد التغريب قادرة على أن تواجه ذلك الفياء الذي بدأ يغمر المتمع الإسلام بالاحتفال بمرور ألف عام على الأزهر وإسلام فيلسوف كبر كان له أره في تنظير المماركسية في البلاد العربية أربعن عاماً ، وذلك بإمالة الراب الذي قام به توفيق الحكم ، فالحقيقة ليست كما ظن البعض أن ( جارودى ) بريد أن يسحب البساط من الاحتفال بالأزهر ، بل الحقيقة هي أن توفيق الحكم هو الذي اتخذ من هذا الوقت مناسبة لهذه مناجأة الله تبارك وتعالى وإسقاط أسلوب الحديث ، وذلك بإزالة فلسية مناجأة الله تبارك وتعالى وإسقاط أسلوب الحديث الرفيع من الذات بالبودية التلاودية التي عاش يخدمها منذ كتب أهل الكهف وقصة الملك بالبودية التلاوراة المكتوبة بأبدى الأحبار .

وكان موقفه من العرب والإسلام وولائه للهود و ترحمهم لمرافقاته هذا يكشف زيف هذه الشخصية التي خدعت الناس طويلا . ومن العجب أن يسخر توفيق الحكم في حديثه مع الأخبار (۱۳/۱۰/۱۰) فقول : لن يتأخر لقائي بشخص مهم جداً لابد أن محضر في يوم أو في شهر أو في سنة ، و لما سألته عن هذه الشخصية المهمة التي ينتظرها قال : إنه الأستاذ الكبر ( عزرائيل ) ! وأخشى أن يسألني سيادته مهما صنعت عميائي الطويلة فلا أجد غير اجابة واحدة: (عبث بقلمي على الورق) فهل الذي يقول هذا تكون له مناجاة مع الحالق الأعظر؟!

### توفيق الحكيم

#### محاولة جديدة على طويق تغريب الإسلام

إن محاولة ( تغريب الإسلام ) ، خطة قدته لما أبعادها ولها أبطالها. وهي لا تتوقف عن العمل ، وما يقوم به الأستاذ توفيق الحكيم ا وم ليس إلا وجهاً جديداً من وجوهها وحلقة أخرى من حلقات بدأها طه حيث ، وسلامة موسى ، وعلى عبد الرازق ، وحسن فوزى ، ولطنى السيد، وزكى نجيب محمود ، ولويس عوض .

ذلك أن تاريخ الأستاذ توفيق الحكم حافل عمارضته للفكرة الإسلامية منذ اليوم الأول لظهور مسرحية أهل الكهف عام ١٩٣٧ وحتى اليوم فى خلال نصف قرن لم يتخلف عن مواقفه التي تجرى مع أهواء التغريب وليس موقفه اليوم فى الهجم على أدب الحديث مع الحق تبارك وتعالى إلا ذروة ملده المحاولة المستمرة الحطيرة التي واجهها كثير من الباحثين الإسلاميين فى وقم كاشفين عن الهلف الدفين من استغلال منير من منابر الصحافة كالأهرام الإذاعة هذه الأفكار .

ومنذ صدرت ( أهل الكهن عام ١٩٣٣) انكشف هذا الانجاه . واستخدم الحوار لخدمة مفاهم القصة الغربية القائم على الحطيئة والمأساة والكشف والإباحة ، والمعارضة للمفهوم الإسلامي الذي لا يعرف الحرافات أو الوثنيات أو الأساطير المستدة من عقائد تقوم على تعدد الآلمة وعلى صراع الآلمة مع بعضها ومع الإنسان ، لتعارض هذه الأفكار والصور مع إعمان المسلمين بالحالق الواحد وإكباره وتعاليه عن مثل ما توصف به القصة اليونائية من صراع وشهوات وما تقسمه إلى ذكور وإناث وآلمة للصيد والخدس والحب ، فقد نأى الأدب العربي عن ذلك وسما بالألوهية عن مضاهاة البشر لا يقرها عقله ولا برضاها مزاجه النفسي كذلك فإن مفهوم الأدب العربي عتمارض مع فلسفة المأساة

الغربية القائمة على الحطيئة والقصاص والغفران والتي ترى أن الإنسان مرتبط عطية أولية هي (خطيئة آدم ) ( في الفكر الغربي والتي لا يفرها الإسلام) وهناك مفهوم الصراع بن الآلمة والقدر وبين الإنسان والحطيئة ، ويبلو البطل في صورة المتحدى لإرادة الله والمتحدى للقدر .

ومن هنا فقد حاول توفيق الحكم بعد عودته من الغرب (دون أن غصل على شهادة القانون ورضى بأن يكون خادماً للأسطورة الإغريقية ) إخراج الأدب اليونانى القائم على علم الأصنام والمتمثل في صراع القسد وصراع الآلهة وكلاهما غريب عن النفس العربية الإسلامية وكان في مقدمة من نقلوا القصة العربية والمسرحية إلى إحياء الأساطير القديمة . ومن هنا كانت فرحة طه حسن التى لم عفها حين أعلن أن هذه القصة فنع لم بسبق في تاريخ الأدب العربي كله ، لأنه كان يعرف مدى السعوم التى يمكن أن تشرها في جو الأدب العربي والفكر الإسلامي ، وخاصة إذا كانت هذه المسرحية قد وردت في التوراة وفي القرآن وهي تختلف في كل مهما عن المتر . وقد اختار توفيق الحكم أن يعتمد رواية التوراة في كلنا قصنيه عن أهل الكهف وعن النبي سليان عليه السلام .

وقد كشف كتاب القطة عن أن هائن المسرحين ليسنا سوى نسخ عموضة عن أسفار الهود وأن المفهوم الذي قدمه توفيق الحكم في مسرحية سليان قد جرد الذي من النبوة ، وحاول أن يصوره على أنه رجل جنسي عمرة به في اقتناء الساء وهو مفهوم الوراة التي كتبها بهود والذي دحضه القرآن حن كشف عن نبوة سليان التي تعلو على الأهواء فسليان (عليه السلام) في مفهوم الإسلام في معصوم ، وفي قصة (أهل الكهف ) غرج توفيق الحكم عن المفهوم الأصيل لقصة هذه الجاءة من المؤمنين ونجد ذلك التجاوز والمعارضة من توفيق الحكم النصوص القرآنية الصحيحة والاعماد على الكتب الأخرى من كتب التصارى والهود والأساطر القديمة دون أن يعتمد على مفهوم القرآن ، يقول السيد أبو الحسى الندوى : إن قصة أصحاب الكهف منهوم القرآن ، يقول السيد أبو الحسى الندوى : إن قصة أصحاب الكهف ناريخ الإنسانية وفي تاريخ الحق والمقيدة وهي برهان على أن الأسباب خاصعة للإرادة الإلهية صديقة للإعان والعمل الصالح ، فسيل المؤمنين أن

يستمبارا هذه الإرادة بالإممان والعمل الصالح بما يستحق نصر الله وتأييده تقول : أما في أهل الكهف لتوفيق الحكم فإن الصورة تختلف ، فهولاء قوم لم يكن في قلومهم إلا حب الدنبا والحديث عن أهوائها ، فقد أجرى بيهم أحاديث تختلف تماماً عما كان يشغل أهل الكهف الفار ن بديهم من بطش الظالمين من أهل الوثنية ، وكيف يمكن أن يفكر هولاء في تلك الشواغل الدنيوية من حب وعواطف في موقف قد نصبت فيه المذابح وجرى تخطف الناس ليقروا بالكفر وإلا فالموت الروام .

وكان هذا من أقسى ما حملته رياح التغريب و برتبط هذا برأيه الذي أعقبه في (العرب). وقد نسب إلهم الجمود والتخلف وصور حضارتهم الإسلامية بصورة رزية . وقد وصل في ذلك إلى الحد الذي فاق فيه المستشرقين المتعصبين أمثال دوزى ، ومرجليوث بشهادة الدكتور طه حسن نفسه . وقد رفض السيد محب الدين الحطيب رأى توفيق الحكم في قوله : ( هل يوجد اليوم شرق ؟ ) وقال له : إن الذي يقول : بأن حُضارة الغرب كل لا يتجزأ ويدعو إلى الانسلاخ من الإسلام والأخذ بالتفرنج بكل ما فيه من قوة وضعف ، فهو رجل يغش المسلمين ويؤخر بهضهم ويشغلهم عن الحقائق لأن في الغرب جانباً قوياً هو العلم ، كما أن في الشرق جانباً قوياً هو هدايته المحمدية التي أوجدت ألمع نهضة في تاريخ الإنسانية ولن تصلح الإنسانية وأحدجانبها ضعيفاً نتيجة إبطاؤه فى الأخذ بالعلم الإنسانى المشاع الذي كانت له حلقات ذهبية في سلسلة تاريخية ، وستكون له حلقات ذهبية أخرى فى سلسلة مستقبلة ، ولقد أحمع النَّاصحون للشرق بأن نهضته إذا لم . تزدوج فسا علم العصر وأنظمته وصناعاته وروحانية الإسلام وهدايته ونوره فعاقبة الشرق المسخ والبوار ، ولا رضي عن ذلك إلا شاني أو غبي ، ثم ومن أخطر الأفكار التي يطرحها توفيق الحكيم بن حنن وآخر فكرة ( تطوير الشريعة) وقدأعادها ورددها مرات عديدة كأنه مصر علمها بالرغم مما كتب فى الرد عليه حولهـا والحقيقة أن طرح هذه المفاهيم يوحى بأن الدعاة إليها يعرفون الفوارق العميقة بن الإسلام وبن الفكر البشرى، وهو الذي يتحدث الناس عن تطوره والذي يستلزم إجراء تطوير فيه بالإضافة والحذف حيى بستطيع الملاءمة بينه وبن متغبرات الزمن والبيئات .

أما الإسلام فإنه بوصفه مهجاً ربانياً فهو لا نخضع لهذا المفهوم ، فقد وضعه خالق السموات والأرض والعارف بالعباد والنفس الإنسانية ومراحل التغيير والتطور على مدى الأزمان ، ومن ثم فقد جاء مهج الإسلام مرناً واسع الأطر قابلا للمتغيرات قادرأعلى الإستجابة لإختلافات العصور والأزمان والبيئات . وقد أقام الإسلام مهجه على أساس واضح هو ( الثوابت والمتغيرات ) وربط ( الإلهي والزمني ) دون أن محدث هذا اضطراباً على النحو الذى يفهمه أهل الفلسفات المادية والغربية والانشطارية التي تفصل بن الروح والمـادة والقلب والعقل والدنيا والآخرة، فللإسلام ثوابته الواضحة الني لايمكن التحدث عن تطويرها أو تغييرها ، وله حركة المتغيرات المستمرة داخل إطار الثوابت فهو لا يتوقف عن تطور في الفروع ، والاستجابة للظروف المتغيرة ، أما فكرة تطوير الشريعة التي تجول بفكر بعض الغربيين من أجل تقبل الإسلام للربا والحمر والزنا والميسر والانحلال الاجماعي وللقضاء على المسئولية الفردية والالتزام الأخلاق فإن هذا كله مستحيل وغبر مقبول ولن يكون الإسلام يوماً مىرراً لفساد المحتمعات القائمة الآن ، وعلى المحتمعات نفسها أن تصحح طريقها على أساس حكم الله وأن ثلتزم بالضوابط والحدود التي أقامتها الشريعة الإسلامية من أجل سلامة الحضارة والمحتمع وحماية الأسرة والأفراد ، وأن كل ترثرة في هذا المحال لا تستطيع أن تحدع أحداً اليوم في العالم الإسلامي الذي أحمع على أن الشريعة الإسلامية هي مصدر التشريع وإن الذين يقولون بتطوير الشريعة لايسهدفون الحق أو الحير لأمهم وإنمـا برغبون إلى تحقيق غاية من غايات النفوذ الغربى والاستشيراق والتغريب بإخراج المسلمين من مهج حياتهم الأصيل ومن العجيب أن محدث هذا فى الوقت الذى يتجه فيه نوابغ الغرب ومفكروه إلى الإسلام والإبمــان بأنه أصلح مهج للحياة ، بل ويعتنقونه تاركين مفاهيمهم السابقة ، أمثال الدكتور موريس بوكاي ، والفيلسوف رجاء جارودي .

وقد جرت فى السنوات الثلاثين الماضية محاولات لعقد موتمرات فى بعض الجامعات الغربية دعى إليها بعض علماء المسلمين من أجل ما أسموه تطور الشريعة الإسلامية بحيث تصبح إداة لتدرر اللهم الغربية ومن أساليبهم فى هذا التطوير استدراج علماء المسلمين للمكلام فى نقاط معينة من نظم الشريعة

تخالف ما استقر عليه عرف الغربيين ممـا مجرى باسم المدنية وذلك لـكمى بلجئوهم إلى تحريف نصوص القرآن والحديث والميل مها إلى مايوافق العادات الغربية السائدة . والجانب الحطر في هذه الوجهة هي محاصرة الدين لتضييق دائرة نفوذه وقصرها على شئون العبادات وإلغائها المعاملات التي يقوم علمها تنظم المحتمع ، أو فكرة إعادة النظر في الدين وتطويره ووضع تجربة الدىن وتجربة النبوة والمعجزات والصلاة والحياة الأخرى موضع البحث وإخضاعها لقوالب علم النفس الحديثة التي يقوم على الحدس والتي تخضع نفسها للتغيير والتبديل ، وهي بذلك تجعل الدين مسألة ذوقية وهمية ليس لهـــا وجود حقيقي . وهناك التطاول عن أسلوب الله تبارك وتعالى في العمل . ولما كانت هذه المخططات لم تمت وهي تبعث بين حين وآخر فإن محاولة نوفيقُ الحكيم الأخبرة هي حلقةعلى هذا الطريق ومحاولةلتقديم مجموعةجديدة من الأفكار المسمومة فيها الجرأة على الله تبارك وتعالى بمثل هذا الحوار الذي بكشف عن خطوة خطيرة فى وقت تحاول الأمة الإسلامية أن تجمع شملها وتتجه إلى الله تبارك وتعالى بالعمل عمهجه حتى يكشف عمها هذه الأزمات الثقيلة منذ علت صبحة ( العودة إلى الله ) بعد نكسة عام ١٩٦٧ وتوفيق الحكيم يبذل اليوم محاولة جديدة على طريق تغريب الإسلام وستلتى نفس الهزيمة والفشل الذي لقيته سابقاتها هذا وحسبنا الله ونعم الوكيل .

#### لويس عوض (التغريب )

إن ما كنيه لويس عوض فى جريدة الأهرام فى الفرة من سنة ١٩٥٨ ـ ١٩٧٧ لنى حاجة شديدة إلى المراجعة . فقد أفرغ الدكتور سموماً كثيرة فى الصفحات الأدبية للأهرام ، تمكن بعض الكتاب من مراجعة بعضها ومضى البعض الآخر دون مراجعة وكان من أبرز ما روجع فيه الكاتب تلك الكلات السنية المتصبة التى ردها الأستاذ محمود محمد شاكر فى مقالانه التى نشر بها الرسالة وحمها فى كتابه (أسمار وأباطيل) ومن هذا الركام تلك الألقاب التى وزعها على متابعيه من أمثال دعواه بأمارة الشعر إلى صلاح عبد الصبور الذى رد الجميل للدكتور لويس عوض بعد قليل حيها أصدر كتابه (مدخل إلى فقه اللغة العربية) الذى حشاه بكثير من الأباطيل والزيوف وذلك بوصفه رئيس أكمر مؤسسة للنشر فى القاهرة.

وقد كانت وجهة لويس عوض وعطته مكشوفة وليست في حاجة إلى تفصيل كثير . إنها تتلخص في الدعوة إلى تعلم اللغات الأوربية وبرحمة كل ما كتب في الغرب . بدون قيد أو شرط ، دعوة مطلقة ليس هما ضوابط ولا قيود برى ها إلى أن يتساقط الشباب كالطبر الأعمى في شباك المستشرقين في أوربا من غير حصانة أو فهم للأخطار المحيطة به ، بلحوى توسيع آقاق الثقافة والفكر ، وغين تعرف ماذا سيطمونه هناك : سيطموبهم احتفار ديهم ولغنهم وثقافهم ، وإكبار شأن التغريبيات والشعوبيات ، وتحجيد نه الإنسان حيوان واحتقار المراث الإسلامي ، والاعتراز بشكسير . وفرويد ، وسارير ، ونيشة وفلاسقة المادة . يقول لويس عوض : أوجه الشباب إلى قراءة الأدب العالى والفكر العالمي والفن العالمي ، وأن طه حسن ، وسلامة موسى ومندور ، وعبد الرحن بدوى لم يصلوا إلى ما وصلوا إليه إلا من خلال استيعامهم للتراث الإنسانى فى مجمله من مصر القدعة إلى اليونان القدعة إلى الآداب اللاتينية ومن أدب الإنجليز والعرنسيين والإيطاليين إلى أدب الروس).

هكذا تتجه الدعوة إلى الشباب ليقرأ دون وجهة محددة أو هدف واضح عله هذا الشباب ودون تعريف له سِذا التراث الإنساني الضال المليء بالخرافات والوننيات والأساطير .

والمثل الأعلى الذي برفع آمانم دائماً هو طه حسن ، وسلامة موسى وغيرهم من دعاة التغريب ، ماذا يقيد شبابنا المسلم من براث اليونان ومن أساطير الفراعة ، والقرص ، والهنود ، بعد أن جاء الإسلام وجاء بالفكرة الناصة ، والدعوة الساطمة ، دعوة التوحيد الحالص وقد اعتبر المؤرخون أن كل ما سبق الإسلام كان مقلمة له ، وقى الإسلام غنى عن كل ما سبقه ، خلق قدم الإسسلام للإنسان مهجاً كاملا من المينافريقا لم يعد معه في الحجة إلى دواسة هذه الفلسفات ، ويكنى أن ينتفع المسلم المشفف بالمعلمات التي تحتاج إلها والتي هي ملك مشاع للبشرية كلها والتي لا دخل لها في تكوين المقائد والشافات للأم ، من حيث أن كل أمة لها ثقافها الحاصة المستدة من عقيدتها و برامها ولغها .

وما همى الفائدة التي بجنها المسلم من إقامة هذه الجسور من الأساطير القدعة والحرافات والمقاهم الضالة التي صورت الإنسان حيوانا مادياً ونفت عنه التكامل بن الروح والمسادة .

ويتحدث لويس عوض مع الشباب عن فرويد ، ودارون، وسنسر وهو يعلم أن هميم كتابات العلم الصحيح قد كشفت زيف ما دعا إليه هولاء ، وما ذهبوا إليه وأن العلم التجربينى قد تجاوزهم الآن .

ويدعو لويس عوض الشباب إلى إحياء الأساطر فى فاوست، و برميثوس وماكبث ، وأجامنون ، وعطيل كأنما هذه الأساطر تمثل قيماً حقيقية أو مفاهم اجماعية خاادة للإنسان تستطيع أن تعيش فى كل زمان ومكان ولا رب أن لويس عوض ريد إفساد عقليات الشباب المسلم بدعواه هذه وكيف يتجه الشباب المسلم هذه الوجهة وعنده من عطاء القرآن والسنة وراث النوابغ الأمجاد في كل جوانب الفكر الإسلامي ما يكفيه ، و لماذا رد على أعقابه لتدريس أساطير الأولين وقد جاءت الأدبان المنزلة لتحرر الإنسان من هذه الزيوف ، ثم جاء الإسلام ليقدم للبشرية نظاماً عالمياً إنسانياً جامعاً إن لويس عوض ودعواه قد مجاوزها الزمن لأنها ليست تقلمية بمعي العطاء الحقيق المخلص الصادق المنبعث من النفس المؤمنة بحق هذه الأمة في امتلاك إراضها وإنحما براوغ لويس عوض ليحقق هدفاً وغابة حمل لوائها منذ وقت بعيد ، ولويس عوض يعلم أن شبابنا المثقف لا يئق به ولا يقرأ لم الإساخراً من صبحاته التي نعرف مصادرها ولذلك فهو كنافخ في قربة مقطوعة ، وكل محاولة باطلة ، فقد مقطوعة ، وكل محاولة باطلة ، فقد المتحديم الصحيح للفكر الإسلامي ولم تعد تحديمها تلك المحاولات التي يقوم ها في عدة ميادن :

أولا : مهاحمته للغة العربية وحملته علمها ودعوته إلى العامية وكتابته بها منابعة للحط الذي رسمه سلامة موسى من قبل .

ثانياً: الغمز للتاريخ الإسلامى والعربى والتقليل من شأن بطولاته ومواقفه والتشكيك فى مصادره وكتابه – ومحاولة الاستفادة ببعض النصوص فى الجدرتى أو فى غبره لحدمة أهدافه .

ثالث : الاهمام بإذاعة ذلك البراث المسموم الفعال : راث الوثنية اليونانية وخاصة ما يتعلق بصراع الآلهة ، والحديث عن قرابين الآلهة وسرقة النار وكلام الساحرات وهذه الجولة مع الأساطير القدعة .

رابعاً : مصافحة ذلك التيار الذي قام عليه فى بير وت يوسف الحال ، وأدونيس وترويده بأحمد عبد المعطى حجازى ، وصلاح عبد الصبور هولاء الذين برددون المصطلحات الكنيسية والمسيحية :

يقول الدكتور رشاد رشدى في مناقشة أفكار لويس عوض:

فى أغلب ما يكتب يبدأ بإصدار أحكام مسبقة يكون مصدرها أوهام فى عقله أو متاهات فى وجدانه أو أغراض له شخصية يحتق . ثم يتبع هذه الأحكام ببراهن وأدلة بعيدة عن الحقيقة كل البعد ، ولكن حمها أو زيفها لا بهمه ما دامت تعاونه في إمهام القارئ بأن الأحكام المغرضة والتي يعلم هو جيداً آنها خاطئة ومع ذلك يصدرها على الناس والأشياء ، على أنها أحكام سليمة ، وهذا مهج أقل ما يمكن أن يوصف به أنه غير علمى . فضلا عن أنه يخاطب القارئ في شيء كثير من التمالى فيحشو كلامه بعبارات مهمة مثل الاسططاليسية والطوبونية وغيرها مع أنك مع دكتور عوض لا تعرف أن أنت فهل هو يتكلم من منطلق فرعوفي أو يسارى أو يميى أو فاشى أو لبرالى . أو من كل هذه المنطلقات معاً وفي وقت واحد .

#### المفاهم الخاطئة

 الإصرار على أن الثقافة المصرية الحديثة مستوردة من أوربا خملة وتفصيلا .

٢ – محاولة إلغاء عروبة مصر و تأكيد انهائها إلى الغرب .

٣ – الإقلال من شأن الثقافة العربية .

 إعلان الإفلاس العام للثقافة المصرية وأنها بحاجة إلى الاتصال بثقافات راقية .

يقول الدكتور عبد العزيز الدسوق :

إذا كانت نبرة لويس عوض هادئة باردة فليس لأنه لاينفعل أو لايفضب ولكن لأنه تمرس على القتل العمد ، فالهدوء ليس انزاناً وإنما هو احتراف للظلم ودلالة على ما درج عليه من براعة فى صناعة السموم :

إن مهمته فى إصدار الأحكام العامة دون معرفة أو علم أو شك أن يسدد إلى قلبه سهماً نافذاً لولا أنه اكتنى بأن يسكب على وجهه وثيابه زجاجة من الحبر الأسود ويتساءل :

ما هو الحجيم الحقيق للدكتور لويس عوض وهل أصبح حقاً من الأساتذة الكبار ؟ ويقول : بالرغم من مرور الأعوام الطوال لا أظن أنه أبدع شيئاً مهماً أو حصل علماً نافعاً أو اكتشف خبرة أو صقلته الأيام ، فقد أقدم نفسه في أشياء كثيرة لا مجيدها . ١ حاول الشعر فى مطلع حياته وبشر مموت الشعر العربى وطالب يكسر عمود البلاغة العربية ، ولم عت الشعر العربى ولم تتحطم أعمدة البلاغة العربية ولكن شعر الدكتور لويس عوض هو الذى مات واندم وبادت نظريته فى إحياء البلاغة العامية وبشيم عمودها .

٢ ــ حاول أن يكون مؤرخاً ومع أنه لم يتخصص فى التاريخ نفشل فشلا ذريعاً ، وكثرت سقطاته وتضاعفت عثراته ويكنى أنه أشاد ببعض الحونة والجواسيس الذين تعاونوا مع الحبلة الفرنسية ضد أبناء وطنهم من أمثال المعلم يعقوب ورفعهم إلى مصاف الأبطال .

" حاول دراسة الأدب العربي فا استقام له مبج وما حقق شيئاً الفقر اذا إلكورام في الستينات) وقد حركت هذه المقالات قلم الاستاد محمود عمد شارك (الأهرام في الستينات) وقد حركت هذه المقالات قلم الاستاد محمود عمد شاكر فعلق على الموضوع في مقالات متعددة صارت فيا بعد كتاباً في جزئين بعنوان: (أباطيل وأسمار) وهو من أهم الكتب التي صدرت في تاريخنا الحديث تحقيقاً وتأصيلا للمبج العلمي في الدراسة الأدبية إلى جائب ما فيه من متعة فنية وحمال في العرض ودفاع عن تاريخنا ومقومات في حجم العوضة وأن الحالة إلى متحها له ظروف الحياة في عقد المستينات في حجم العرضة وأن الحالة إلى متحها له ظروف الحياة في عقد المستينات محمدة موابق أدبية للدكتور لويس عوض تحمل بين طيابها سطوراً كثيرة ألمد كلورة المحاسم طوراً كثيرة أسلام عمر فة قراءة الشعر العربي، فييت شيخ المعرة المشهور:

صليت خر الهجير نهاراً ثم باتت تغض بالصليان

الصطيان : بالباء المنفوطة ومن تحبًا نقطتن تمنى نباتاً محراوباً كانت الإبل تأكله لمهاراً في القيظ والهجرة ، قرأها لويس عوض ( الصطبان ) بالباء المنقوطة من تحبًا نقطة واحلة فتحولت إلى الصلبان حم صليب وبذلك تغير معنى البيت تماماً كما فهمه الدكتور هوض ومن العجيب أن لويس عوض فهم البيت على هواه بعد أن حرفه ، ثم رتب عليه مجموعة من الأحكام تصيداها تصيداً من نقول مبتسرة لم بحسن نقلها كاملة وبالتالم لم يفهمها ومن ذلك أنه حدثنا أن أبا العلاء تعلم في اللافقية كما تعلم في أنطاكية ، وأنه في إحدى رحلاته نزل بدر ولتي راهباً درس على بدبه الفلسفة اليونانية وعلوم اليونان وأدبهم فشك في دينه وحصل له انحلال . وقد زعم الدكتور عوض أنه نقل ذلك عن طه حسن ، تلك هي الصيحة التي تعلمها الأسناذ شاكر على الدكتور لويس والتي تعلى علم بصره بالتحقيق التاريخي والدرس الأدبي وفعل مثل ذلك بقصة راهب در الفاروس التي وهم فيها الدكتور عوض . والذي يقبراً كتاب (أباطيل وأسمار) يعرف الدكتور لويس عوض تماماً وعض لا تأثير بله وليست له أية قيمة وأنه قد سقط من غرابيل المعرى من عوض لا رتكب تأليف كتاب على هامش الغفران

و لقد كشف كدر من الباحثين خبية لويس عوض فقال توفيق صابغ : إنه فى كل ما يكتبه محاول تغطية امجاهه الفرعوفى وكل كتاباته ( ابعدوا شبح العرب عن مصر ، العرب استعمروا مصر وشوهوا وجهها الحضارى ) هو وكمال الملاح على هذا الطريق الذي رسمه لهم من قبل زكى شنودة فى كتابه تاريخ الأقباط ــ ونضيف سلامة موسى .

وفى كشف آخر يقولون: إن لويس عوض أهدى كتابه (بلوتولاند) وقس المدى كتابه (بلوتولاند) وقس الناد التحرى الذي ألفه سنة ١٩٤٧ إلى رجل بدعى كريسيوفر سكيف وهو جاسوس بريطانى عمرف ألف فى مصر حماعة (إخوان الحرية). وقد كشفت كل خفاباها فى عاكمات الثورة وكان يقوم فى الجامعة بعمل تبشيرى سياسى فى آن وكان لويس عوض من أرز تلاميله وجما يذكر أنه ألى عاضرة فى قدم اللغة الإنجلزية سنة ١٩٣٨ تحت إشراف مستر سكيف وبمالقنه و دعاه عصر تقاليده و تفكره و هذه التقاليد والأديان فى ميزان الفكر) قال: إن لكل عصر تقاليده و تفكره و هذه التقاليد والأدكان تتطور بتطور العصور والأجيال وأن الأديان الى فرضت على الناس قواعد ونظما ومناسك تعبدية وتطالبه بأداء هذه القواعد والفرائض ، و هذه لا يمكن أن يستجيب لها المنتفون من الناس ولا تكون فى مصلحهم لأن هذه القواعد إمال له مستر سكيف من الناس ولا تكون فى مصلحهم لأن هذه القواعد إمال له مستر سكيف

مهمكاً: إنك تحسن الكلام بالإنجازية وقد رد عليه الأستاذ أحد جلال : إن قواعد الإسلام لا تخضم لتطور الأجيال لأنها من وحمى الله ولأنها نمالج الفطرة الإنسانية التي يعلم أسرارها عالم الغيب والشهادة والسر والنجوى والذى لا تحتى عليه خافية في الأرض ولا في السياء في النفس ولا في الجسم فليس في الإسلام قدم ولا حديث في ميدان الأحكام والإصلاح ، إتما هو دن القطرة الذي يعالج كل نفس في كل عصر ويعالج النفس الإنسانية في غنلف ألوابها وأجناسها وعصورها وكل نظام يضعه انسان في عصر سدم إنسانا في عصر آخر.

# الفصت ل المحامس

نجوم الصحافية

۱ - مصطنی أمین . ۲ - إحسان عبد القدوس .

٣ - أمينة السعيد . ٤ - حسين موكس .

ه - صلاح جاهن .

٣ - يوسف إدريس .

٧ - أنيس منصور .

#### مصطفى أمين

يقسم مصطفى أمن صيحاته اليومية تحت عنوان ( فكره ) الذى رئه عن على أمين حول ثلاث أهداف أساسية :

الأولى: رعاية الراقصات والمثلات والفنانين والدفاع عبم وحماية هذه المؤسسة الحطرة التي أفسدت انمتسع الإسلامي إفساداً تاماً وكتاباته في هذا الامجاه هي كتابة المنافح المدافق المؤمن بقداسة الفن الحافز للفناة المسلمة إلى هذه الوجهة دون خوف أو تردد.

الشائى: إعلان الشغف البالغ والتقدر الوافر والإكبار لكرة القدم ورجالها ولعبائها ومتابعة هذا الأمر بشيء كبير من التقدر وهذا يوحى بالحقيات التي تحسها أقلام بعض الكتاب في متابعة أهداف الماسونية العالمية في دقة ومكر ، وعاول مصطنى أمين أن يغلف هذه الأهداف يقلك الصور من الرحة والحنان والتوجه إلى الله وهي التي علمهم إياها المحاوة الكبار ) ليكونوا قريبن من القلوب في هذا ، فتقبل آرائهم تلك المسومة في يسر وتعاطف من القراء الطبيعن السلج الذين لا يعرفون الحفايا.

ولكن إذا تحدث مصطفى أمن عن أدواء المتمم ومشاكل الأسرة فهل ينسى أن الخلفة التى رسمها منذ عشرين عاماً هي التى أو صلت المرأة والهتمم والشباب إلى تلك الأزمات التي يواجهوبها الآن ، حن فتحت لهم أبواب الصور العاربة والقصص الجاسة وترجمة الكتب الإياحية واعطاء ذلك كله صفة الفرعية حتى تظن الفاقة أن المقوط والانحراف ليس إلا عملا عصرياً لا عيب فيه ، هذاه الحاولة في تغيير الأعراف والقضياء على مفهوم الأخلاق الاجاعية كانت الصحافة التى قادما مصطفى أمن من أكبر العوامل في حجها ، وقد اعترف مصطفى أمن مرة في فكرة مهذه الآثار الخطيرة حن قال: ه فتاة من الجيل المتعجل اللي نراه حولنا في بعض الأحيان ، فتيات صغيرات بجهان كل شئ عن الدنيا ويتصورن أن من صاحبات تجربة طوياة ، أولاد صغار لم يتعلموا وهم يتوهمون أن من حقهم أن يكونوا فلاسقة . هذه الظاهرة ليست غلطة الصغار ، ولكنها هي جر يمتنا نحن الكبار . نحن الذين نحن الذين حطمنا كل تماليل آبالنا واجدادنا ، ولم نحاول أن نقدم فم قها بحديدة استحن تقديرهم وإعجابهم ، ولا أمثلة كبيرة يقلدونها ، نحن الذين عبدنا المادة وكفرنا بالروح ، ولم نفرس فأولادنا الفقاليد الجديلة ع. . ولكن هل هذا المكلام يعلى أن مصطلي أمن قد انخذ خطأ جديداً بحر الصحافة ، من العراقة ال

هل يعلم مصطفى أمين أن متابعته للمرأة والتصفيق لها في كل مجال هو الذي خلق هذا الجو المضطرب ، إنْ مصطنى أمين ، يقف هذا في إصرار على دعم الهدف الذي عاش له : إن المرأة في المُطَطّات المياسونية والتغريب هي مصلار التدمير الحقيق للأسرة والمجتمع كله , إن مصطنى أمين يصر على أن عقارب الساعة لن ثرقد إلى الوراء ، ولا يمكن انتزاع الحقوق التي حصلت علمها المرأة ، وهذا دليل على الإصرار على الهدف فهل إذا ثبت أن هذه النجربة فاشلة ولم تحقق شيئاً، وأنها حققت لقالج سيئة في مجال الأسرة والطفل، أليس من حقنا أن نرجع عنها ، وأن نختار أُسِلُوبًا آخر ، ألبس الحق أحق أَنْ بِنْهِم ، لا ، إِنْ مصطَّهِي أَمِن هنا في هذه النقطة بالذات بِتَكْشِفُ في صورته الحقة . إنه لا يتصور أن يرجع عن هذه الخطة التي غذاها وكان لعمله في الصحافة أكبر الأثر في تمكيبها ، وإذا كان يري هو أن أحداً لا يوافق على أن تعود المرأة إلى البهت ، فإننا نقول له إن المرأة نفسها هي التي تطلب ذلك وترى أنه احطأ مجب الرجوع عنه، وأن تربية أولادها وأمان أسرتها أهم وأولى . دعك من خداع الرجل الذي يدعى أنه لا يستطيع أن يفتح بيته بدون رُوجته العاملة، ومني كانت قروش المرأة تفتح بيوتاً وأى بيوت هذه التي تقيمها قروش المرأة ، إن هذه المبالغ تنفق على الزينة والملابس ومصاريف الانتقال « وما نريد الرجل الذليل الذي يأخذ مرتب زوجته ليستعن به على تكملة مصاريف منزله ، ولقد قامت البيوت بأجور الرجال دائمًا وقدعًا وستقوم ، و تلك دعوى باطلة يرددها مصطفى أمن وأمينة السعيد ولم تعد عدع أحداً . إن الأسرة المسلمة التى تقتنع فيها المرأة بأن بيبها أولى بها لا تحتاج إلى هذا المورد لتأكل منه ويكفها القليل ، فهى لا ترغب فى النرف ولا فى الملابس الزاهيةالتى حرمها الإسلام .

تقول مجلة الحرية اللبنانية : إن مصطنى أمين عاش في ميدان الصحافة مغامراً ضخماً يبحث عن الجواد الرابح ويراهن عليه ويتأمل الصراع السياسي والاجتماعي في مصر بعن يقظة وفي اللحظة المناسبة يغبر مواقفه وينضم إلى الحركة التي تكسب المعركة فقبل عام ١٩٣٧ كان الوفد هو الحزب الذي يضم الجماهير الشمبية وكان رغم إقصائه عن الحكم ورغم حرب الاضطهاد الله لتعرضُ لها معروفاً تماماً أنه الجواد الرابح ، وأن حكومات الأقليات السياسية سوف تقصى عن الحكم عاجلا أو آجلًا تاركة مكانها لحزب الأغلبية، كان المحيطون بالملك فاروق بحاولون خلق تيار صحنى مضاد للوفد ومؤيد للقصر وهكذا صدرت أحبار اليوم تحمل تحقيقاً صحفياً مسلسلا بقلم مصطفى أمين محت عنوان ( لماذا فسدت العلاقات بن الوفد والقصر ) تحاول ا"مام الوفد بأنه عميل للاستعار وتظهر الملك بمظهر الوطني الأول في مصر ، وواضح أن أخبار اليوم قد راهنت على الجواد الرابح فى هذه المرحلة وقد اعترف كرم ثابت أنه هو ومصطنى أمن وادجار جلاد، كونوا ثلاثياً يتولى عملية الدعاية للملك فاروق، ولما تولت وزارة صدق في محاولة لدفع مصر إلى توقيع معاهدة تجر أقدام مصرنحو الدفاع المشترك أيدتها أخبار اليوم رغم ثورة الشعب العنيفة ضدها وكتب مصطنى أمن في آخر ساعة ٢٧ نوفمر عام ١٩٤٦ مدافعاً عن المعاهدة مؤكداً أنها خطوة نحو هدف عظيم ، كتب تحت عنوان خادع براق: ﴿ أُوقِعِهَا وَالْعَمَا ﴾ ولما حدثت حركة الجيش وأقصى فاروق لم يكتب مصطنى أمين إلا قليلا حتى قدم حلقات عن فاروق بكشف فمها خفابا وليه السابق وكذلك فعل بعد وفاة عبدالناصر .

عاول مصطفى أمن فى هذه السنوات ( ۱۹۸۰ وما بعدها ) أن غنى صورته الحقيقية وراء قناع براق من التحدث عن القدر وعن الدعوة إلى إصلاح المحتمع وينسى أنه فى مفاهيمه وخطته كان من الأسباب الرئيسية فى كل ما محيق بالمحتمع اليوم من أسباب الانحطاط والاسهتار ، ولكنه فى صلف عجيب يدعو إلى الإصلاح بعد أن فتح أبواب أشيار اليوم لأسلوب عجيب من الكشف والإباحة سواء فى أبواب السيما والمسرح والكرة أو فى تحسن الجرعة ووضع التفامات المثيرة ، الزاعقة فى الصفحة الأولى وهو من تربية الأنبياء قيجتم به القول ، إلى أن بجعل الرقص من وسائل التربية في مدارس البنات حتى فيقول ( لا أريد أن أصف اختفاء الرقص التوقيمي فى مدارس البنات حتى فيقول ( لا أريد أن أصف اختفاء الرقص الأساسية فى رسالة مصطفى أمين حالة كلها هى إخواج المرأة من رسالها ودفعها إلى طريق آخر لتودي الحرداً آخو وهى محمل نفس الادعاءات الى تحملها كتابات أمينة السعيد ومصدرها

ومن ذلك قوله : وهل نستطيع أن نعقد موتمراً اجهاعياً ندرس فيه أمر اضنا الاجتماعية كما عثنا أمر اضنا الاقتصادية ، هل نستطيع أن نجمع بين رجال الله والمصلحين والباحثين الاجهاعية وهله النفس وعلماء التربية في مكان واحد ونبحث في شجاعة ما أصابنا من انحلال والآرة الأخلاقية التي تشكو مها وحدها فقد أصبحيت أزة ما علمة بهده مستقبل مجتمعاتنا بالفناء أو نبحث بعمراحة وشجاعة مسألة السكان ، كل جديد مهم بأنه إلحاد وكل قدم مهم بأنه إلحاد وكل قدم مهم مهم من منذ أكثر من سنتن كنا أكثر انطلاقاً ونحرراً مما نحن اليوم ، هل يستطيع أن يقوم عالم مثل عبد العربة وعدو للإسلام ونطالب بقطع بحروف لا يتنبة ولا يهم بأنه خائن للعروبة وعدو للإسلام ونطالب بقطع بحراسه ، هل من الممكن أن يصدر قاض شرعي كالشيخ على عبد الرازق كتاباً بهاجم فيه الحلاقة ويقول أنها ضد الإسلام ، هل يمكن أن يكتب قامم أمن كتابه الذي دعا فيه إلى حرية المرأة وصعد للحملات ، ويزعم أننا كتاب العربية أن الوم (الانجار

١٩٨٢/٣/١٧ ) ومعنى كلام مصطنى أمين هذا مفهوم ، نعم لم يعد بجرو أحد على ذلك لأن الوهى الإسلامي أصبح قويًا وقادرًا على مواجَّهَ محاولات التغريب والشعوبية والماسونية وليعلم مصطنى أمن أنه عضو أساسي في كما ما أصاب بلادنا من أز مات اجماعية بدعوته التي حمل لواثها إلى التحلل والكشف وصفحات أخبار اليوم تشهد بذلك ، فصطني أمن هو الذي أنشأ هذه المواجهة الجريئة حمن حول الصحافة إلى عملية تجارية بصرف النظر عن الهدف الوطني والأعلاق واستطاع أن يدفع بالكثير بن إلى مجالات الحصول على الإعلانات والتعرف بأمجياب الشركات عن طُريق أو آخر وعلم جيلا من الصحفيين تقدم كل ما يغلى أهواء القارئ ونزواته وغرائزه في سبيل زيادة التوزيع وأخطر وأسوأ أعماله مسألة المرأة وحريتها وعملها نحت تأثير الوجهة التى قدمها الماسونية ويفخر مصطنى أمنن سذاالاتجاهفيقو ل( الأخبار ٨١/١٨) هنا مثارة التقدم في الشرق الأوسط ، هنا نزعت أول امرأة مسلمة الحجاب عن وجهها وتبعثها كل نساء الشرق ، هنا دخلت أول فتاة مسلمة إلى الجامعة ، أول طيارة، أول نائبة، مصر هي الجريدة المصرية والكتاب المصري والمسرح المصرى والفيلم المصرى والأغنية المصرية ( ألا ما أسوأ ما قدمت مصر من أفلام ومسرحيات وأغان ) ولقد كان مصطنى أمن وأخبار اليوم حرباً على كل وطنية وعربية وإسلامية ، وكانت منذ اليوم الأول خادماً لهدف معروف يسرى وراء كل هذه المظاهر البراقة ، ومن أجله تعاون مع كل ثبار وكل وجهة وكل حكومة .

أما قصة خدمة الفلاح والعامل ، فهذه كلها بالونات ملونة خادعة إن مصطفى أمن بحاول فى عاموده البومى أن يعطى صورة الحادم المجتمع لتصل بالجداهر الذى يزوره أصحاب الشكاوى والحاجات ، فهو يتحدث دائماً عن هذه وتلك وهوالاء الذين ( دخلوا إلى مكتبى ) فهو مركب نقص شديد بريد أن يستعلى على هذه الصورة من ناحية ، ومن ناحية أخرى بالحديث عن نفسه وعن والده وعن سعد زغلول فى محاولة لإبراز دور وإخفاء أشياء كثيرة معلومة للناس جميعاً وخلق هالة كبيرة قضى بطولة ومجداً بيما يعرف التاريخ الدور الحقيق الذى قام به (مصطفى آمن) فى تحديث الصحافة ودمها نحو الجنس والإباحة والإثارة وإعلاء شأن السيا والكرة والثنانات وإعطاء المرأة دوراً محالفاً لكل مفاهم الأصالة والفطرة ومقومات المحتمع الكرم، إن عليه مسولية دفع التغريب في مصرخطوات واسعتما كان يصل إلها في عبال الاجماع والسياسة والاقتصاد والفن لولا هذه القوة الضخمة المسئلة في أخبار اليوم، ويتحدث مصطفى أمن عن جده الشيخ أمين يوسف الذي كان من رجال الثورة العرابية ، ولكن ما هي مسئولية الأجداد إذا جاء من الأبناء من أخذ الطويق الإخر ، طويق سعد زغلول الذي أخرج الوطنية المصرية من إطار الإسلام ودفعها إلى مفاهم ميكافيلي والحفضوع لمارسات الاستعان وتوجهات كرومر : إن كتابات مصطفى أمين عن المارسات الاستعان وتوجهات كرومر : إن كتابات مصطفى أمين عن لابا تقوم على مصدرين :

١ – على مصدر أهواء الوراثة .

٧ - على معارضة حقيقية لكل الوثائق التارغية التي هي في أيشى الناس من كتابات عبد الرحن الرافعي ، ومحبد على علوبة ، وحبد العز ز فهمي وغيرهم ، فكل الذين يقرأون لمصطفى أسن كتاباته عن سعد زغلول لا يستطيعون أن يتقوأ بأنها ذات مصدر علمي، وإنما هي رواية خيالية، وإنما تقوم على عمرى الحق ، دون تقوم على عمرى الحق ، دون منذ تارغي حقيى ، ومهما حاول مصطفى أمين على طول السنوات وعلى ملمى البويات أن يثبت لسعد زغلول في نظر القارئ في هذا العصر (شيئاً) يضعه موضع البطولة فإنه وأهم ولن يصل إلى شيء مما ريد.

إن محاولات مصطفى أمن فى التباكى على الأخلاق ونقد أخلاقيات المختبع المهارة اليوم لا يمكن أن توصف إلا بأنها إحساس بالذنب ، فمصطفى أمن فى نظر كثير من علماء الاجماع مهم بأنه شارك بقدر كبير فيا وصل إليه المجتمع من انحواف وفساد تما يتباكى عليه اليوم ، من صور المساد الاجماعى الذى تمر به مصر والبلاد العربية بواسطة ما قدم من منهج عن طربق الاتجار منذ صدورها عام ١٩٤٣ ، بل أن البعض لمرى أن مصطفى أمن أخطر من حيث الأثر التغربي من طه حسن ، فقد كان

ولا بزال مدرسة قائمة لم تتوقف عن العمل ولقد أدى دوراً خطيراً في تحويل الأعراف الأخلاقية العربية الإسلامية في مدى عشر ن عاماً بأسلوب غاية في المكر والعراعة ، ودون أن يصطدم بأحد ، طه حسن عمل في ميدان التربية والتعليم ، ومصطبى أمين عمل في ميدان الصحافة وتحويل الرأى العام من معالم الغيرة على العرض والكرامة والأخلاق الإسلامية وحماية المرأة المسلمة من الأخطار إلى القفز فوق ذلك كله وصولا إلى طريق محفوف بالمخاطر تصل إليه اليوم المرأة تحت تأثير مغريات العصِر ، لقد هدم مفاهم الأخلاق الإسلامية بمسا قدمه من تطورات في الصحافة الاجماعية والسياسية لقب فتح الباب واسعاً أمام مفاهيم وافدة ليست من مفاهيم الإسلام في الفن ، والمسرّح ، والرقص ، والكرّةُ ، والجنس عن طريق القصة والسيما والفناء وغيرها ، وجعل للفنانات كرامة قداسة وجعلها من المثل العليا التي تتطلع إلى تقليدها الفتاة المسلمة في حركها وفي لوى الكلبات وفي لحن القول ، وجعل للإباحيات أهمية ومكانة وساير كل عصر وكل حكومة وكل زعم من أجل محقيق هدفه في القضاء على أخلاقيات التعامل بين المرأة والرجل و فى مجال الحياة حيث انفتح البابواسعاً أمام الانتهازية وأخذ يبث مفاهيم مسمومة عن المرأة والعمل والكسب وزيادة إبرادات البيوت وكلها مفاهم غير معيحة وغير إسلامية أصلا وغير مقبولة في تقدير الإسلام ، وحارب كل مهضة إسلامية : وكل وجهة دينية ، لقد حاول أن بجعل للمرأة مكاناً واضحاً خارج البيت وبطولة ظاهرة فى عوالم الرياضة والرقص والفن والتجرد، وأثنى على الشيوخ الذين أخرجوا بناتهم إلى عالم الرياضة . واحتضن بعض الأزهريين وجعلهم نجوما .

إن النحول الحطير الذي قامت به الصحافة بتجاهل الروح الإسلاية في الأمة وآثار الصحوة الإسلامية وكل ما يتصل بذلك من تقم حول مظاهر حقيقة انطلقت من قلب الأمة حول تطبيق الشريعة وحول بناء أجيال جديدة مومنة بالله وحول تطلع نحوقيام مجتمعات إسلامية ، كل هذا كان لمصطلى أمن دور كبر في حجبه وتشويه و الاسيانة في خابة مكاسبه الذائفة في الإباحيات وبهدم المجتمع والأسرة وإعلاء شأن المرأة الحارجة عن البيت ، ولقد كانت

وراء هذه التجربة قوى كبرى تدفعنا إلى التغريب والحروج عن أصالتنا وقيمنا وهدم أصول أخلاقنا وتغيير للعرف والقيم والمشخصات محيث ممكن أن تسلم الأمة للانصهار في بوتقة الأممية تحت أسماء لامعة كالدعقراطية وحربة الفكر وغيرها من كلمات التقدم والتجديد.

#### إحسان عبد القدوس ( القصة )

وصف الأستاذ محى حتى كتابات إحسان عبد القدوس بقوله : ( لا عجب إن كانت ألفاظه كبالونات المراقص المتواثبة أمام عيميك ، فكيف تريد منها أن تستقر على الورق ، الويل له إذا كان فتى يافعاً أو فتاة فى مقتبل الصبا ، فإن السحر يصبح نوعاً من التخدير كبقية المحدرات لا تخاو من خطر ) ، وهي عبارة رمزية تحاول أن تصور مدى الحطر الذي يواجه الشباب القارئ لكتابات إحسان عبد القدوس التي تحاول أن تصور الجرعة الجنسية والمطاردة والاغتصاب شيئاً مشروعاً وطبيعياً، ولا بأس به، بل وتحاول أن تقول: إنه نشأ مع المحتمع وهو ما تقوله المدرسة الفرنسية الاجماعية التي أنشاها البهود ( دُورُكَاتُم ، وليني بريل ، وفرويد ، وسارتر ) لإنساد المجتمعات الغربية وتدميرها وإذا كان قد وجد من بروج لهذه الآراء في مجال الفلسفة والألدب والاجتماع من أمثال لويس عوضٌ ، وحسن فوزى ، وتوفيق الحكيم فقد وجدوا إحسان عبد القدوس فى مجال القصة الى يقرأها الألوف وينخدع بها شباب ليس له خلقية عقائدية تحميه من السفوط ، يتطاع إلى صور الهوى المحرم ولطالما واجه النقاد إحسان عبد القدوس بالتساؤل عن سر هذا الإصرار على تلك العبارات الزاعقة فكان يقول لهم : إنى بطبيعي لا أستطيع أن أتوقف عن فكرى الفيى . الفكر الذي عشت فيه منذ كنت أقضى طفولتي وصباى بىن كواليس المسارح وفى استديوهات السيبا وبن أحضان كل الفنون .

قال الكاتب: لماذا هذا القدر الكبر من الجنس؟ أنت تجعلنا نشك ف أن كل الفتيات يسلكن سلوكاً سيئاً ، وكذلك كل السيدات في أصابع بلا يد ، البطلة سيدة قد مارست الجنس مع كل شبخص وكان كل عملها هو ممارسة الجنس حتى مشاكلها تتجمع حول هذا الأمر . لماذا ؟ قال إحسان : أعتقد أن طرح السؤال على هذا النحو فيه مغالطة ، أنا روائى ومن حتى اختبار تمسازجي من عينات اجهاعية ونفسية معينة ، أنا لا أنهم أحداً : أنا أتحلث عن شخصية اخترتها بعناية من بين ملايين السيدات وكتب نمن ظروفها وملابسات حياتها . هناك الملايين من الفتيات الدينات الشريفات وهذا لا شك فيه ولكن هناك عشرات من الفاسدات .

ونحن نسأل: لماذا لا يتجه إحسان إلا نحو هذا الصنف من الساقطات وكل مكن أن تكون هذه الناذج النادرة ثما يقدمه القصاص الأمن على شرف أمنه وعلى عرضها وعلى كرامتها لمذه الصورة العنيفة الصارخة المبالغة فها إلى آلاف الفتيات البريئات اللائي يقر أن هذا على أنه واقع وما دام قد وقع فهذا مبرر لوقوعه مرة أخرىوتقليده أو للاتجاه نحوه، هل هذه مهمةصاحب القلم الذي كرمه الله وأناطبه أمانة حماية أعراض هذه الأمة؟،وهل بمكن أن يكون مثل هذا يسمى: ( مصلحاً اجهاعياً ) هذا الذي ريد أن مجاهر بالجر ممة ويذبعها ويقلمها على أنهاشيء مشروع ويعطيها مزيداً من البريق والإثارة تم كان هذا العمل دافعاً لعشرات من الفتيات إلى الانحدار والسقوط بدعوى أنها ظاهرة اجماعية ، وهل يمكن أن يكون اختبار هذه العناصر عاملا على أن عول دون سقوط المزيد ، وهي تعرض على هذا النحو من الإعجاب والتقدىر ومع هذا العرض المثبر لدقائق هذه الأتصالات ووصف النهود والأجساد والقبلات في تلك العبارات المثيرة الصاعقة ؟ و لماذا تخصص الأستاذ إحسان عبد القدوس في قصة الحيانة الزوجية وحدها ، وأنفق فها كل وقته وجهده ؟ ، و لماذا حرص على إعطائها هذا القدر من الإضاءة والكشف « إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنو اللم عذاب ألم . . . . • .

وبسأل السائل الأستاذ إحسان عبد القدوس فيقول:

لو أن لديك بنتاً هل كنت تسمح لهـا بالعمل أو تسمج لهـا محرية الاختلاط؟

و بجيب بعد مقدمة طويلة:

إذا كان لى بنت فسوف أطلب منها ألا تعمل . إن زوجتي لا تعمل ،

بل أنها تعيش وفق تقاليد وعادات أهل العائلة الشرقية القدعة ، ولو رزقت بنتا كنت سأعاملها بعقد الفلاح الذي جاء من شعرا النملة . إنهي أهرف أنهي أعيش بين عالمن متناقضين : عالم عقلي كونته النجر به في الصحافة والسياسة والأدب والاحتكاك بكل بجارب الإنسان مع معظم بقاع العالم ، وعالم نشأت فيه وتعلمت تقاليده . إنهي أكثر محافظة في عاداتي وتقاليدي من أي فلاح نشأ في القرية ومع هذا فإن دوري كأديب وروائي هو دور المصلح الاجماعي

ولا ريب أن هذه الإجابة واضحة وصرعة وكاشفة لحقيقة عرفناها عن كل دعاة محربر المرأة وكتابه القصة الجنسية ، وكتاب الإثارة حيماً أسم يوصدون بيوسهم ويعيشون حياة رجعية كاملة في حياسم الخاصة ، ولكنهم عرضون الناس على الكشف محا يقدمونه من آثار قصصية .

يقول الأستاذ فتحى صلامة : لقد أطلق على ( إحسان عبد القدوس ) روائى الجنس : ظل يكتب بطريقته الحاصة متحدياً النيار الأخلاق المذي طالب بتحرم كتب إحسان عبد القدوس . يقول : (وكان يمكنى أن أتحنب كل هذه المتاعب لو رفعت بضعة سطور من كل قصة ولكنى رفضت إنى لا أستطيع أن أشوه الحقيقة )

ما هي الحقيقة التي لا بريد أن يشوهها إحسان عبد القدوس ؟ هذه الحقيقة يسمها توفيق الحكيم : الطريق الوعر .

يقول توفيق الحكم : إذا كان إحسان عبد القدوس يسلك هذا الطريق الوعر ليحول دون وقوع خطر من الأخطار فيجب أن نمذره وأن نتحمله ، فإن كثيراً من الكتاب الاجتماعيين والإخلاقيين ، قد تعرضوا لسخط الناس في مبدأ الأمر ) .

ولا ريب أن عبارة توفيق الحكم عبارة ضالة ، فيا هي الأعطار التي بدافع عمها إحسان عبد القدوس ، أنها بمـاحكات باطلة ، فإن إحسان يتابع هذا توفيق الحكم الذى ابتدع ذلك بكتابه الرباط المقدس ، وماذا ممكن أن يكون من إصلاح اجبّاعى من كاتب يصر فى أعماق نفسه على أن يذيع روح الإباحية والاغتصاب ويتخصص فى الحيانة الزوجية ليجمل من آحاد الأحداث (ظاهرة كبرى) مروجةً بإصرارستمر على تحويل القصص الحيالية إلى صور لهـا طابع الوقائع لتكون أعمّ أثراً فى النفوس :

ولكن عندما يعرف الشباب الآثار النسية التي تشكلت في نفوس الكتاب في مطالع حياتهم فإن ذلك يفسر لهم الاتجامات نفسها : أما الأستاذ إحسان عبد القدوس فهو صريح في هذا ، يقول : إن جدى هو الذي أشر ف على ربيق حتى أول دخولى الجامعة في ظل تقاليد ذلك الزمان وعندما وعيت الدنيا كان أبي قد انفصل عن أبى ، لهذا عدت الإقامة مع عتى حتى بلغت الثامة عشرة ، و دخلت الجامعة وعشت مع أبى .

وقد تعلمت أن أقبل يد كل شخص يكبرنى ويدخل دار نا : دار جدى وعندما انهيت من تقبيل أيدى الجميع أخذتنى أمى ومهرننى بشدة وقالت : هجب ألا تقبل يد أحد غبرى : وهكذا عشت في تناقض بن بيئتن لكل مهما تقاليده وعاداته .

ونحن نعلم أن كثيرين قالوا له : إن والدته كانت أكبر بمثلة في مصر فلماذا لا يكون هو ( . ده . لورنس مصر ) وقد كان فقد صلك أسلوب لورنس في النكتابات المكشوفة ثم فلسف هذا الاتجاه بدراساته لفرويد ، وسارتر ، ودوركام ، وهافلوك إليس وكل الإباحيين .

ولقد استطاع إحسان عبد القدوس أن يغلف أفكاره و دعاواه وإباحياته بأن يدبرها فى إطار قصة سياسية أو وطنية ليخدع جا الشباب ، وهو نفس العمل الذى قام به جرجى زيدان عندما أفسد تاريخ الإسلام وهو يعرضه للشباب فى قالب قصص غرامية .

ولعل أهل ما فى الأمر كله أن طه حسن قال لإحسان عبد القدوس عندما سأله عن قصصه التى رسلها إليه إن زوجى تضع الكتب التى تأثين فى البانيو ثم تحتار مها أسبوعاً وبعدها تأمر بقدفها إلى الشارع يقول عور مجلة حضارة الإسلام: إنه ضمن مسلسل النهوند الثقافي صدرت رواية إجسان عبد القدوس تحت عنوان: (لا تتركوني هنا وحدى) والتي بروى فها قصة نفاة بهوديه مصرية تنزوج مسلماً وتعشق الإسلام ، ثم تضطهد من المحتمع المصرى بعد وفاة زوجها ، هذه الرواية وغيرها جزء من علية تهويد ثقافي قدمت للأمة على مراحل لم يقلمها كتاب بهود ولكنها قدمت من كتاب أمثال إحسان عبد القدوس ، طه حسن ، لطني السيد ، علامة موسى ، لويس عوض ، نجيب محفوظ ، توفيق الحكم ، ممن مثلوا على رأسها طه حسن ومولها أحد البهود ومروا بالعلاقات الأدبية قام على رأسها طه حسن ومولها أحد البهود ومروا بالعلاقات الأدبية إنشاء دولة إسرائيل والتي أخلت تعد ذلك الطابع السرى ثم عادت لتظهر إلى العلن . قال إحسان عبد القدوس في الأهرام: ليست هذه أول قصة أكتبا عن المجتمع البهودي ، فقد البعداً عن المجتمع البهودي ، فقد مبني أن كتبت منذ عشر بن عاماً قصة ( بعيداً أني ذهبت عام 1940 إلى فلسطين وزرت الوكالة البهودية ودرست المجتمع عن الزمن ) ، وفي عام 1940 إلى فلسطين وزرت الوكالة البهودية ودرست المجتمع البهودية ودرست المجتمع البهودية .

وبالجملة فإن إحسان عبد القدوس فى نظر الباحثين محمل لواء – الدعوة إلى :

أولا: (انتقاص المقلمات) وهذا يتمثل في قصة (منهي الحب) التي يتحدث فيها عن ثورة قامت في الجنة يقودها الأنبياء يطالبون بإلغاء الجحم

ثانياً : الدعوة إلى انتقاص القيم والأخلاقيات .

ثالثاً: التفكير في رفع مستوى التوزيع أكبر من التفكير في العمل الأدبي وقد واجهه نبيل راغب مذا المعنى في مناقشة معه حيث قال له:

أحمع الكتاب على أنك كاتب تسرف فى نثر التوابل الجنسية فى رواياتك ورون أن رواجك بين القراء برجع إلى هذا العنصر ، بينها توكد أنك كاتب اجهاعى تتحرك تحت تأثير أفكار عددة هى الجاس والهدم ومن ذلك تماوله : هل الحيانة الزوجية مرر كاف لهدم الحياة الزوجية ؟ ، وهذه التساولات من صمم دستور الماسونية التي ترغب إلى الكتاب أن يقنعوا الناس به ودعوى إحسان بأنه لم يكن عمر قاهى دعوى مزورة ، فقد كانت علم والموريع ، وكانت الكتابة الجنسية هي المصدر الحقيق التوزيع وكذلك المحالات والصحف التي يشر بها تنحو هما المنحى .

وابعاً : إن العناوين التي يقدمها إحسان عبد القدوس لقصصه إنما هي مصطلحات برغب دعاة التغريب في ترويجها لكثرة ترددها في الإعلانات وفي غلاف المحلات (أنا حرة) هي ليست أسم قصة ولكنها دعوة إلى الفتيات للتحرر من كل القيم والأخلاقيات ، وكذلك مصطلح (لا شيء جم) هي دعوة إلى اللاادرية وانكار الالترام الأخلاق والمسئولية الفردية ومفهوم الحرية عند إحسان عبد القدوس هو مفهوم الوجودية وأصحاب اللكر الإياحي وهو امتداد للطريق الذي شقة توفيق الحكم بقصة ( الرباط المقدس) ، ولا شلك أن هدف القارئ مما يكتب مرتبط بموقف صاحبه وسلوكه الشخصى في الحياة .

خامساً : إن إحسان عبد القدوس يقدم إيضاحات حقيقية عن مهجه في الكتابة من خلال عرض ذكرياته ، يقول : لأن أمى فاطمة اليوسف كانت مثلة شهرة اسمها روز اليوسف في العمر الأول لحياتها ، اعزلني العميية في طفولني وتحفظوا في معاملهم في ، هذا جعلني في حالة دفاع دام عن النفس وما زلت ، وكان جزءاً من دفاعي عن نفسي ألا أرسب حتى لا أعطى مجتمعي الصغير سلاحاً عاربي به بشائة .

### أمينة السعيد (الصحافة النسوية)

حاولت أمينة السميد خلال قدرة إشراقها على مجلة (حواء) أن تطرح عموعة من السموم وأن تقف في عنف وصلف أمام حركة المودة إلى الله التي قاديها المرآة المسلمة حين الهست الزي الإسلامي والطريق الإسلامي في التمامل ، فقد أحسب هي ومن ورائها من التغريبين – بأن ذلك المخطط الذي ظلت تعمل له سنوات طويلة قد الهار مرة واحدة وفيجاة و دون مقدمات نفر التغريبيين في كل قضايا المرأة وأن تدعو إلى إخراج المرأة من بيها نفر التغريبيين في كل قضايا المرأة وأن تدعو إلى إخراج المرأة من بيها الذي يسلمهم الأمهات للحضائات الغربية وأبني الحلم ، وأن تدعو المرأة المأزية ما المحلم مع الأمهات العضائات الغربية وأبني الحلم ، وأن تدعو المرأة وعديد النسل وأن تجرى في التعمل مع المرأة على النحو المرأة وموتحولات صهيون وأن لا تدرد في الهجوم على الأمتاذ الإمام للدكتور وتحديد الخالج عمود في أكثر من مناسبة بأسلوب طائش

لقد كانت أمينة السعيد من أوائل الدعاة إلى دفع المرأة إلى مجالات السهر والرقص والرحلات بدون محرم ، وهي التي دعت إلى تقصير الثياب وعارضت التحثم وهاحت الزى الإسلامي بأكثر الألفاظ سوءاً وحاولت الادعاء على الإسلام بما ليس فيه من آراء باطلة وزائفة .

ومن قولها الباطل : ( إن توفير الثياب أولى من رعاية الدين في سعر لأفخاذ والصدور ) .

نقول أمينة السعيد : ( إن الإسراف في التحجب هوس ديني) بينما الحقيقة أن التحجب وقاية الفتاة المسلمة والنزام مها بتقاليد دينها ، فلا إسراف فيه ، والكاتبة تعرف بأن قوامة الرجل على المرأة شيء مقرر في الإسلام ولكنها في نفس الوقت تعتبر القوامة اليوم لا مهرر لهما ، لأن هذه القوامة مبنية على أن الرجل هو الذي يعمل ، أما وقد أصبحت المرأة تعمل ولهما مصدر من المال فإن هذه القوامة لم تعد ، وهذا تفسير ضال وباطل ، فإن المرأة وما تعمل به ملك لزوجها في الحقيقة ولا ينقص شيئاً من قوامته حي ولو كان هو لا يعمل ومن الكذب والتضليل أن تعمل أمينة السعيد أن المرأة ما دامت قد استطاعت أن تتساوى مع الرجل فلا مير ر القوامة .

وقد كشفت إحدى الباحثات فى رسالها عن الصحافة النسوية فساد الدور الذى قامت به مجلة ( حواء ) الى تشرف علمها أمينة السعيد وقالت : إن اهمامات حواء هى اهمامات ومشاكل الشرعة العليا من الطبقة البرجو ازية فنسبة كبيرة من موادها عبارة عن مواضيع تبحث فى قضايا الجمال والمكياح والمنزل والمعلخ والديكور والأبراج والأحلام فضلا عن عروض للأفلام ولقامات وإعلانات عن سلع كالية .

وهي تعالج اهيامات فئة خاصة من نساء المدن ، أما مشكلات وقضايا 
نساء الطبقات الشعبية في المدينة فليس لها أثر يذكر ، ولا تمثل المواضيع 
التي تتعلق بمشوليات ومشكلات المرأة المصرية الحقيقية سوى ١٠ في المبائة . 
أما صورة المرأة التي تعرضها حواء فهى تلك المرأة الأبني المغتربة 
في ذائها وواقعها الإجهاعي العام الضائمة ضمن العلاقات الاجهاعية القائمة 
والتي لا ينظر إلها إلا ككائر ذي شعور مرهف حساس ليس في مستطاعه 
موض العمراع الاجهاعي والسياسي والاقتصادي التي بمر به المجتمع المصرى . 
ورى الباحثة أن معظم الموضوعات التي تتناولها الصحافة النسوبة في 
الوطن العربي لا تسهم بهكل أساسي في ربط قضية تحرير المرأة بمشاركها 
في التنمية الاقتصادية والاجهاعية والفكرية . وهي تركز على الجوانب المختلفة 
من اهيامات المرأة : أزياء ، ومكياج ، وتسرعات شعر ، ولا تحاول 
المصحافة النسوية الاقتراب من مشاكل الغالية العظمي من النساء مثلات بنساء 
الموادى والطبقات الشعبية في المدن من فقر وأمية وتشريعات قانونية مختلفة »

وثقول أمينة السعيد: إنني أريد أن أثبت أن النساء يستطعن النيام بنفس الاعمال التي يقوم مها الرجال ومحملن نفس المسئوليات إلى جانب قيامهن بشون البيت وهذا الذي تدعو إليه محال فضلا عن أنه مناقض النفطرة والتاريخ ولواقع المحتمدات الآن ، فقد أثبتت المرأة فشلها في أى عمل سوى عملها في عيط الأسرة (زوجة وأماً) أما الجمع بينهما فحال ولا شك أن البيوت التي تعمل المرأة خارجها بيوت فاشلة في وجهها قذرة مضطربة، غير منطقة، غير قائمة على ذلك الحنان والرحمة والأمومة التي لا تستطيع المرأة أن تعبها إلا إذا كانت قائمة على بيها وحده وقد فشلت المرأة في كل عمل أسند

إن أمينة السعيد اليوم بعد (جهاد) ثلاثين عاماً في سبيل إشاعة مفاهم مسمومة عن طريق بجلة أسبوعية تبث فها أفكارها ، تحس بالفاجعة عند ما ترى هذه الأفكار وقد سقطت وذبلت لأنها لم تكن موازية الفطرة الإنسانية ولم تكن على الطريق الصحيح ولكنها كانت ضد الأصالة والقطرة والحق والإعان النفسي المنبحث من دين الله .

إن كل الدفوع التى حملها فى سنيل دفع المرأة إلى خارج منزلها ، قد مقطت ، إن المرأة المسلمة عرفت اليوم طريقها إلى العلم وإلى العمل ولكن بمفاهم أخرى مختلفة عن أهواء الماسونية والتخريب .

إن محاولة أمينة السعيد في مجلة حواء وباب اسألوني في تزهيد المرأة في طريق الله ودنعها إلى الغوابة والانحراف وفتح أبواب الأزياء والتجميل ومفاسد الرف وللعطور والتواليت لم تعد تقنع أحداً إلا قلة قليلة . إن ضرباتها التي وجهها إلى علمه الإسلام كل مرة لم تعد شيئاً عن أن عرفت بالمفاهة عن عمل المرأة وهي فساد الأجيال التي ربيت في أحضان الحدم والمحاضن عن عمل المرأة وهي فساد الأجيال التي ربيت في أحضان الحدم والمحاضن عن دور الحضانة ، إن مهمة المرأة المقيقية المقاضة هي الأسرة والبيت عن دور الحضائة ، إن مهمة المرأة المقيقية المقاضة هي الأسرة والبيت عن دور الحضائة ، إن مهمة المرأة المقيقية المقاضة هي الأسرة والبيت المهبونية العالمة ، أما حكاية ( المورد الاقتصادي ) فتلك قصة قد بارت

وفسدت فن هو الرجل الشريف الذي ينتظر أجر امرأته، انتم به الأسرة معه، بعد شراء أدواتها وحاجاتها التي تتربين بها في الحارج وتلبس في البيت أقدر الكلايس. إن البيوت قد أفقرت وبهمت وامتلأت بالظلام نتيجة غياب المرأة عن مكانها الحقيقي وما تستطيع أمينة السعيد أن تصدق حن تقول إن المرأة تحقق ذاتها في مجتمعها فنحن نعرف والناس بعرفون أن المرأة لا تعمل شيئا ذا بال وأنها تعيش على مجاملات الزملاء أو على أهوائهم مع الأسف ، هذا الذي يفسد علها علاقها مع زوجها حن تسمع كلمات الإطراء الكاذبة ثم تعود إلى البيت فنجد مسئولية وجهداً ، هنالك تضطرب نفسيها وتسقط وتتحطم أسرتها.

يقول الأستاذ محمد الشهاوى لأمينهالسعيد: كغي عنا هذا الجلاء برحمك الله. الإسلام لم يحرم المرأة من التعليم ، تطالعنا السيدةأمينة السعيد بين الحين و الآخر بأحادثها الصحفية التي تذخر بالافتراءات على حمى الدين الإسلامي وعلماء الإسلام والتي لا تستند إلى البرهان العلمي أو السند الققهيي ، وكأن شريعة الله فى حكمها أمر متروك للتقسرات العفوية التي تأتى مع النقاش الحاد الذي يفتقر إلى الموضوعية والالترام بالجدود المتعارف علمها بين من مملكون حق مل، أعمدة الصحف والمحلات بالآراء والفتاوي . ، إنَّهَا ترَّى أَنْ عُودة المرأة المتعلمة إلى وظيفتها فى المنزل لتربية أولادها ورعاية زوجها نكبة ، وتستدل على ذلك بتجربة المرأة التركية بعد حكم أتاتورك ، إن زيارة للمصالح الحكومية التي تكتظ بالموظفات العاملات اللائى لابجدن سوى الفراغ والجدال وشغل الريكو وتجهيز خضار الغذاء لأولادهم أو مشاهدة دور حضانات الأطفال لمشاهدة المعاملة التى تستى بها أظفالنا والتربية غير السليمة التى تغرس فى نفوسهم العقد النفسية بسبب الإهمال والرعاية كافية للر دعلى دعاوى السيدة أمينة السعيد وقديمًا قال أحدهم أن أولادنا ( تربية خدامين)،إن الأطفال في الأسر التي يعمل فمها كلا من الزوجين لا بدأن مخرجوا إلى الحياة منحرفين، إن متاعب المرأة العاملة هي في عدم قدرتها على الجمع بين الوظيفة والزوجية وعدم القدرة عبى اللّحاق بزملائها الرجال في المناصب القيادية وعدم مقدر بهاعلى مجاراة زميلاتها في العمل فيما يلبسونه أو يتزينون به . الأمهات العاملات : زوجات تعسات بالليل والنهار لا مجدن وقتاً لقراءة كتاب عن كيفية إعداد الطعام. إن السيدة أمينة السعيد عندما حاصرتها الأسئلة عن مشولية الأبناء قالت على الرجل أن يرعى أولاده فهل هذا قول يقبله عقل ، تترك المرأة عملها الأصيل إلى عمل زائف ، ويتولى الرجل عمل المرأة، لماذا ؟ أليس الحبر أن يتولى كل من الرجل والمرأة مشوليته التي رسمها له الإسلام بدلا من هذا الجنوح إلى الأهواء.

## حسن مؤنس (التغريب)

خلال توليه رئاسة بحرير الهلال ( – ۱۹۸۱) كشف الدكتور حسن مونس عن متابعة تامة لكل أفكار الاستشراق والتغريب وخاصة في مجال المرأة فقد حرص أن بجرى في هذا الطريق الذي يلح عليه مصطفى أمين وزكى عبد القادر . . . التباكى على المرأة والقول: بأنها ما زالت بعيدة عن تحمل نصيبها من مسئولية الرجال وإنكار كل الضوابط والحدود التي يقورها الإسلام للمرأة في العمل والحروج والملبس ، ويذهب حسن مونس إلى التساؤل : كيف أن شعر المرأة عورة ويد المرأة عورة وصورتها عورة .

ويهكم الدكتور حسن مؤنس بالفكر الإسلام فيقول: إن تاريخ الفكر الإسلامى طويل، ولكن الشجعان فيه قليلون أو قل لم يوجدوا قط، والواقع أن هذا - كما يقول الأستاذ عبد الجواد الحضرى --: كذب على الحقائق وما زالت الأرض التى عذب علها مفكر و الإسلام شاهدة على ذلك - الإمام مالك والإمام أحمد والنووى - البخارى و آخرون غير هم تحملوا أشد أنواع العذاب لأجل المبذأ الإسلامي ليس إلا يقول:

و ونرى الدكتور محمل مفاهيم الحادية عن الأعلاق وبردد فى علانية آراء ( دور كام ) فيقول : (إن عقة المرأة ترجم إلى شخصيتها وتربيباً ونوع الرجال الذين عميلون بها) وهذه العبارة خادعة مجموعة فإن علياء النفس يقولون صادقين : إن البيئة تلعب دوراً هاماً فى تحديد سلوك الفرد و تنشئة شخصيته وأن تلويت البيئة ينحكس على الجسد ، ومن ثم فإن الإياحية المعاصرة أشد ألماً من علفات البترول وهل بحوز الامرأة عفيفة الطابع أن تظهر جسدها الناس .

و محاول الدكتور مؤنس الاعهاد على كتاب الأغانى ( للأصفهانى ) كرجع أسامى التاريخ الإسلامى المساجن كما بعمر الدكاتب وبيدو أنه بجهل حقيقة الإسلام ويدلل على جهله مهذا الثاريخ الذي كان في عصر الحجاب ولو تم علم حال الرجل الذي صنف الأغانى لما اتبعه أو نظر إليه ، فقد كان بني السان ، يغضب لأشهه الأشياء ويضيق من أيسر الأمور ، يطلق لسانه بلا هوادة حتى ولو كان في أوقى الأوفياء وكان من القفارة بمكان، دنس في ثبابه وفي نفسه ، لا يتورع عن مكروه ، اهم بتاريخ الجانب الهذلى فزاد ليشي غليله وتزيد لبرضى مزاجه الحليم ، ومثل الأصفهانى ساقط في منزان

ويغالط الدكتور مغالطة واضيحة بهدف جا إلى الطعن فى تاريخ المسابات الأولى، فيقول : إن المرأة السافزة اليوم أقرب ألف مرة إلى معىى الشرف والعفة ، وما عليه لو قرأ فضائح الجنس المنشورة صباح مساء ، ألا فليعلم أن توينمى قال : سيعانى العالم لسين طويلة من أزمات أخلاقية يسبها الجنس وها هى ذى أوربا مجتمع الجنس والجريمة وخطف النساء وإياحة الأعراض والشذوذ الجنسي

ولا نشك أن آراء سيمون دى بوفوار بالغة الأثر فى أعماق الكاتب فهو يرى أنها المثال المحتذى لكل الناشئات ، يطالع أفكارها فى حرارة ، وحين يريد أن ينقل شعوره للآخرين يقول: (لقد قالت سيمون فى مذكراتها: إن سر نجاحها الأكبر هد أنها لم تذكر قط فى عملها أنها امرأة) ا. .

وعند النكتور حسين مونس نجد كل العلاقات والتوجهات: الحضارة المصرية أم الحضارات، المرابية المربية المصرية أم الحضارة المربية وعمل المربية تحوف تقول جائمة المحتبع الكويتية ( ٢٥ مارس عام ١٩٧٥) إن الدكتور مونس فاجأً المحتبع الكويتي عقال أثار سخطاً عاماً وحاداً فقد وجه إساءات باشرة للإسلام والشعب الكويتي وكان يعمل هنالك بيسخر من الفضيلة والاحتشام وبروم للرقص والابتذال ويشوه مهمة مصر بتجريح نسائها ورجالها ومع ذلك يدرس المتمافة الإسلامية ويكتب تاريخ الإسلام.

كتب تحت عنوان ( المرأة وسنها العالمية ) فى جريدة القبس، يدعو فيه إلى الرذيلة ويهم فيه الذين يدعون إلى الاحتشام بالانحراف ويشبه علماء الدين بالقطط وينصب نفسه مروجةً للرقص الشرق ، ويتجاوز كل قيم الدين فيجرىعلى لسان أشخاص هم من نوعه هذه العبارة :

وإذا لم برزق الله إنساناً امرأة جميلة هل تحرم عليه أن يرى امرأة جميلة ترقص مثلا . ولا يزال يتلف حتى الهم نساء قومه بالخيانة والهم رجال بى قومه بعدم الرجولة وأن غربهم لا تتعدى إطالة الشوارب .

بى أن يعرف القراء أن حسن مؤسس هو واحد من الذين تربوا على مناهج الاستشراق وتبنوا خطيم مناهج الاستشراق وتبنوا خطيم مناهج الاستشراق وتبنوا خطيم المشروبة حياياً تاريخياً لوزارة الدربية هنا (أى فى الكويت) وتداركت الوزارة هذا الدس فحدفته ، وقد تجددت أسئلة كثيرة : هل يبقى مثل هذا الشخص رئيساً لقسم التاريخ فى جامعة الكويت وكيف يوتمن على تدريس مادة الثقافة الإسلامية والحفضارة الإسلامية والجامعة وكيف يوتمن على كتابة التاريخ الإسلامية .

إن ترويجه الرقص الشرق ودفاعه عنه إساءة مباشرة لقيم القرآن والإسلام فكل رقص حرام لأنه بجعل جسد المرأة وبطريقة مبتدلة متعمدة عوراً لنركز أعن الرجال . وإذا كان الإسلام يأسر بغض البصر فهل يسمع بفتح العن عماً على امرأة ساقطة تتاجر بجسدها وتغرى بالرذيلة والأنحلال .

إن الذين فقدوا هوّيهم وفقدوا الإحساس سنده الأمة لا ينبنى لم أن يُفرضوا تجارهم الحاصة علينا « إن الذين مجبون أن تشيع الفاحشة فى الذين آمنوا لهم عذاب ألم فى الدنيا والآخرة والله يعلم وأنتم لا تعلمون » .

ومن صنوف العذاب الألم فى الدنيا إسقاط هيبة هولاء المحاهدين وكتفهم وتجريدهم من كل قيمة أديبة ، فلا وزن أبداً ولا احترام قط لأشخاص لا يقيمون للإسلام وزناً وبحاولون بشى الطرق المجاهرة بعدم احترامهم لقيمه

ما معنى أن يتهم حسين مونس الداعين إلى الاحتشام بالانحراف ، إن أوربا العارية فقدت مع العرى قيم المروءة والشرف وكذلك أمريكا وفي العواصم العربية التي انتشر فيها التعرى كثر فيها الفساد.

### صلاح جاهن (العامية)

تذرع صلاح جاهن ودعاة العامية بأكدوبة أسموها ( الوجدان الشعبي ) والوجدان الشعبي برىء من أضاليلهم . هذا الوجدان الشعبي الذي نشأ و بربي وتشكل على بيان القرآن الكرم .

وقد استطالت العامية فى العقود الأخيرة فى هاية المماركسية والمذاهب الهنامة حى عقدت موتمراً فى دمشق عام ١٩٥٥ يتحدث عن از دواجية اللغة فى كل قطر عربى وتجمل من العامية لغة .

وكانت خلعة دعاة العامية دائماً هي قولهم : الكتابة بالعامية وصولا إلى الفصحي أو الكتابة بالفصحي وصولا إلى العامية .

ومنذ لطني السيد الذي دعا إلى ذلك وما زال هذا الاتجاه ممنذاً ولكنه استطال في السنوات الأحمرة في ظل أزمات الفكر الإسلامي ، فارتفعت لغة الحديث العامي وحاولت العامية أن تسيطر من خلال الإذاعة والإذاعة المرتبة وجرت محاولات في الصحف لهدم الأسلوب البليغ .

ومهما حاول دعاة العامية الدفاع عبها فإسه مضالون ، ولن يستطيعوا مهما قدموا أن يقتموا الناس بأن للعامية بياناً أو دوراً حقيقياً ، ومهما دافع عبها من أصحاب الصحف أو كتاب القصص فإن هؤلاء حميماً يدافعون عن الذوق العامى وطفولة البشرية وخرافات وأساطير الأم فى سذاجها وانحرافها عن المنطاق الحقيق .

وإن هذا لاتجاه اتجاه تغربني فاسد ، يعمل على حساب الفصحى وعلى حساب الكلمة البليفة والمعنى الرفيع ، وما كانت الكلمة العامية يفادرة يومًا على أداء الشعور النبيل . ولند كانت دعوة الشعر العاى كلها تسهدف النصحى وتسهدف البيان العربي وما زال دعاتها يبطنون مفاهم خطيرة وخلفيات خيالة تحمل أهواء النبريب والمعوبية ، ولقد ارتبط الشعر العاى بالكاريكانير وبالإثارة ومم على على خلق تبار من التغيير والحوار والأداء بحرى مع الكلبات المكشوفة والمبارات الهابطة ويصرف الناس عن القيم الإسلامية الحقة والمعاني الرفيعة . إن دعوى صلاح جاهين العربضة بالاثباء إلى مدرسة غربية أو مدارس يرر دائماً بعرضها لا يغنيه شيئاً عن أنه على غير الطريق الصحيح: طريق برر الكامالة وأن مثل هذا الانجاه لابد أن عوت وينطوى لأنه مضاد لنواميس الحياة والقطرة وقد انطوت من قبله كل دعوات العامية والحروف اللاتينية الحرية .

ولاشك أن هذه المحاولات التى برى بها صلاح جاهين عن قوس فى كار بكاتبره البوى لى تغى عن قوس فى كار بكاتبره البوى لى تغى عنه شيئاً ، فقد عرف محاربة التفسيلة والأخلاق والحشية وأنه فى كل مرة يتعرض المقلسات بمس مشاعر ملايين المسلمين و زداد فى نظرهم مقناً وكراهية ولن تغنيه هذه السخرية بالقيم الإسلامية شيئاً فهو مكشوف تمياماً بلعثوته إلى المفاهيم الماركسية المفتفية تحت أستار من المصرية والفنزوالتي تسهدف تربيف أصالة النفس الإسلامية وتؤدى إلى تدمير المحرية وأرد ذلك بخرياته وأغانيه وعاميته و دعوته لكتابة الفرآن الحكريم بالحروف اللاتينية .

ومهما دعا إلى العامية فإلها دعوة قد تجاوزها الزمن ، وكل نتاجها محكوم عليه بالفناء ، بعد جيل أو جيلين ، أما التراث الحالد فهو التراث المكتوب بالفصحى ولن تتحقق أهواء دعاة العامية وذلك لأن العامية لا تستطيع أن تنقل إلى المتقفن الأغراض الأدبية والفنية .

إن هولاء القوم لم يقرأوا فكرنا ولا تراثنا ولكنهم نشأوا على مفاهم مكسم جوركى والمتشاعين من الغربين وقد وجهوا وجهة معينة تستهدف زرع ثمار مسمومة فى تربتنا مثل دعوتهم إلى ( الحب مش عيب ) وغيرها من المفاهم التى تتعارض مع معانى الفضيلة والحلق الكريم.

ولذلك فهم دائماً مصابون نخية الأمل ، ومعدو دون في صف الحارجين على هذه الأمة .

# يوسف إدريس

#### ( التغريب)

تنسم كتابات يوسف إدريس بالجده والاندفاع والعنف مع قلة المحصول والغرور والدرثرة وضعف الرصيد الثقافى ، فضلا عن تدنى الأسلوب،وعدم القدرة على الأداء الأدنى الصحيح .

فإذا أضفنا إلى هذا طابعه الفكرى المماركسي والعالماني والاباحى الذي لا يقر معهأى معنى من معانى الأخلاق أو احترام القيم أو الأصالة الفكرية إلى أى مدى تكون كتاباته غير ذات قيمة حقيقية .

ولقد بدأ يوسف إدريس من كتابة القصة وهو مجال مفتوح لكل من يستطيع أن يقرأ قصة أجنية أو يترجمها ، وكان لاتصاله بالدكتور طه حسن 
كطيب أثراً في تنويه طه حسن به ، ومن هنا جاءت الشهرة أما القيمة الحقيقية 
فلا توجد ، إلا من حيث أن كتابات القصة فنا قائماً على التقليد والتبعية للفن 
الغرقي وليس له أى جلر عرفي أصيل ، من هنا كان إعجاب كتاب الغرب 
عما يكتب بوصفها بضاعهم ردت إلهم . ولقد كانت صيحته في المجوم 
على التراث الإسلامي والعرفي أكبر دليل على عجزه عن فهم هذا التراث 
على التراث الإسلامي والعربي أكبر دليل على عجزه عن فهم هذا التراث 
أو الاتصال به أو معرفة قيمه الحقيقية ومن جهل شيئاً عاداه ، ولقد كانت 
الماركسية حريصة على أن تسى الساءات واضحة إلى كل قم الفكر الإسلامي 
المنصفين ويتجاهله أهله المنكر بن له من أصحاب الأسماء العربية .

ولا ريب أن كتابات يوسف إدريس فى مجموعها لا تساوى أكثر من حفنة من تراب ، من حيث أن هذا ( الفن ) الذى يدعونه لا عمل تصوراً حقيقياً للأمة الإسلامية وإنما عمل أهواء هذه الجاعات التى تريد أن تطرح شرائح من الإباحيات والكشف والعسبارات العارية الضالةعن طريق المسرح والقصة. إن دعوة يوسف إدريس ومدرسة طه حسن ، ولوبس عوض إلى إطلاق الفن من قيود الأخلاق مرفوضة فى أفق الفكر الإسلامى رفضاً تاماً ، فالفنان ملزم بالقيم التى جاءت بها رسالات السياء ، وقد تنزه عن هذا المذهب الضال فى الغرب كثيرون وحاربه زعماء الإصلاح من أمثال : كارليل ورسكن ، وأن اللغة العربية والفكر الإسلامى لها آدابهما القائمة حول اللعوة إلى الحتى والحمر ومكارم الأخلاق .

و يحن نعرف أن الذين بدأوا حياسم في الطفولة في بجال تعس وشفاء ، حيث لم بجدوا ذلك الممن على الرجهة الصحيحة ، هولاء هم قادة الفكرة الباطلة المنحوذة وبشيد يوسف إدريس – كما يشيد بذلك أنيس منصور بأن طفولها كانت طفولة تعسة ، يقول (لقد كان مفروضاً أن أتحول إلى عدو للمجتمع أو خارج على القانون أو إلى التفيض ، متطرف في حبى للناس ولمتخرين ) وليس عداوة المعجمع أشدمن هذه الدعوة التي عمل لواءها وهي دعوى القصة الإباحية ذات المصدر الماركسي ، وعبارته واضحة في رفض قم الذين (أنا لا أريد قيماً ثابتة للحياة اكتشفها الأقدمون) وهذا أمر واضح في دعوته المندفعة الجمقاء إلى حرب الراث وهو يعني به كل قدم ولا يستطيع أن يصرح بأنه إنما يعني مهاحة الذين نفسه .

وهو يصور في آرائه هذه من تلك النظرية الضالة : نظرية المتغدات الدائمة التي لا تعترف بالثوابت الأساسية في الحياة والمختمع ، وهي لباب النظرية المادية وخطأ يوسف إدريس راجع إلى أنه لا يومن بالوحى النظرية المادية وخطأ يوسف إدريس راجع إلى أنه لا يومن عليه الأمور ولا بالغيب وينقاد وراء المفهوم المادى الظاهر الذي يقايس عليه الأمور أحد اسم (القم المتغرة) وفي ضوء هذا الاتجاه المنحرف تصدر عن يوسف أدريس آرائه التي يقدمها بمنت وعصيت بأنه المساسية الصحيحة منها على مصيح وإنما هي عاولة للمنابطة ولضرب القم الأساسية الصحيحة ولكن همات، وهو في هذا تنكر الشجاعة للإنسانية ، والإخلاص الروحي، ويطولة الاستشهاد وبرى أن هذه حميمها قم انتهت لأنها كانت لعصر غير عصرناً.

ومن هذا المنطلق فإن نظرته إلى النراث الإسلامي هي نظرة فانرة لأن من جهل شيئاً عاداه ولابد أن النراث المماركسي هو في نظره أعمق وأشد خصوبة ، والديب أن محصر الكاتب نفسه فى محيط ضيق ، ثم محكم على البشرية كلها التى لم محط بعلمها فتبدو كتاباته وهى غاية فى السذاجة والضعت ومصدراً السخرية ولذلك فقد انحصر يوسف إدريس فى العامية ، والمصرية ، والاساطر ، والحكاية ، ولقد كان واضحاً فى حديث نبيل فرج معه ركتاب مواقف ثقافة) قوله :

\_ ألا تؤدى حربة الإنسان المطلقة التي تنحو إليه في بعض أعمالك إلى الفوضوية وعاول يوسف إدريس أن يدافع عن نفسه مخزيد من عبارات النويه الفامضة المأثورة عن المماركسيين والمماديين وسوف تطوى هذه الأولى القاللة.

كُن مُوقَفُ بوسف إدريس من اللغة العربية ومن التراث الإسلام سى ء و هو دليل على خصومة واضحة للإشلام رعداوه واضحة لموروث هذه الأمة ، وقد وضع ذلك عند كل قرائه ولم بعد نخدع أحداً .

فالجميع يعلمون أنه يصدر عن غير ( الباب الأصيل ) للفكر الإسلامي وأنه من هواة الكلمة الضخمة التي تحدث الدوى من أجل الوصول إلى الشهرة تأكيداً لنفسية عاشت طفولة قاسية وذاقت من المرارة ما تريد أن تعوضه بالتبريز في مجالات مفتوحة من التغريب والشعوبية ومعارضة الأصالة التي ينطلق إلىها الفكر الإسلامي وما تزال قصصه أشبه بأحجار وصحور وأوحال وغيوم و برق ورعد يدل على نفسية غبر مستقيمة الاتجاه ، انطلقت فصدعت الكثير وأثارت أحقاد النفوس ، وتركت جراحات في نفوس أحرى كان من نتيجة اتصالمًا مها أن اضطربت هي الأخرى وفسدت وهو في الطلاقة من ذلك المنطلق المسموم ، فقد دعا إلى الإقليمية ، والإباحية ، وما أشد فساداً من عبارته ( الاشتراكية ثورة دائمة ) تلك النظرة القاصرة التي تعتبر أن مشاكل الإنسان قاصرة على أن يأكل أو نزاول الجنس ، ولقد كانت بطولات قصصه فىالعقد الأسود منحياة مصرعقد الستينات ممثلة فى فرفور الذي تقوم بطولته على التمرد حتى القوانين الطبيعية حتى وصفه الكثيرون بأن دعوته إلى الحرية المطلقة تدعو إلى الفوضوية والمغالاة ، وتصوير الجنس إبماناً بما آمن به الحاسر فرويد من أن الجنس هو المحرك الأعمق الَّذي يدفع للبحث عن الطُّعام والشراب فهو في مفاهيمه خليط عجيب بنن الاشتراكية والوجودية وهو في مجموعة دليل على صدع واضح في الفهم والعقل .

#### أنيس منصور

كشف أنيس منصور عن حقيقته وعن هويته عذكراته عن المقاد ، فقد كانت تاريخاً لحياته وأفكاره وهي ترسم صورة أنيس منصور الذي دار على جميع حميات مصر ، التصوف والماسونية والشيوعيين والهائيين ماذا كان يغمل وهل كان محمل تحمار هذا كله إلى أحد غير الاستاذ المقاد ، هذه القراءات المهلهلة ، والكتابات المملولة ، التي كشف بها عن هويته منذ الأربعينات والتي كانت وراء قناع من القلسفة والعلم ، والحديث دائماً عن المفاتيح التي قدمها الماسونية الناس لاحتوائهم : الموسيق والرقص والفناء ، هذه الجاعات المنطقة إلى اللهو في كل مكان ، في الأندية والرحلات والتي يدفعها الشيطان دفعاً بتلك الأيدى الماسونية القذرة التي تكتب وتبرجم عشرات من الكتب الإباحية والمسرحيات والأغاني، هذا الفن الذي يقدسونه وهذا الحب الذي يجعلونه قاسماً مشتركاً على كل المسرحيات والفنون

إن مذكرات أنسى منصور عن العقاد تكشف جانباً جديداً من الأر العميق الذى أحدثه التغريب فى جيل أنيس منصور ، هذه التمرة الحافلة بالفرق الصوفية والبائية وشهود جوه والقلسقة ، هذا التحرك الذى كان يتحركه أنيس منصور يوسى باشياء كثيرة ، لمباذا هذا الحرص على معرفة كل ما يدور فى هذه الأماكن والتجمعات من أقصى اليمن إلى أقصى البسار ، وقد أوضح أحد الباحثين أن أنيس منصور كان فى كلية الآداب قسم الفلسقة تلميذاً لأحد البهود، هو بول كراوس وأن علاقته بالفكر الأممى والتلمودى بدأت من ذلك الوقت وقد أدى دوره فى كتابات استمرت أكثر من خسة عشر عاماً فى الصفحة الأخيرة من أخبار اليوم ما تركت كتاباً من كتاب الجنّس أو الإباحة أو الانحلال إلا لخصه وترحمه وقلمه .

ولعل قصة ظهور أنيس منصور فى الصحافة معروفة ، فهى إدخاله إلى مهم لمبة السلة التي يكتب التلم جا بدون يد تحمله . إن قيمة أنيس منصور الحقيقية هى رحلته إلى بلاد السحر والحرافة وتقديمه خبر ما وجد هناك بما ألهله ليفوز بلقب رئيس تحربر مجلة المجيل الجديد، وتسويد مئات الصفحات عكايات الجنس والأزياء وتحضير الأرواح والعلاج بالإبر الصينية ورقصات الشعوب وخفلات الزار وقصص الغرام والكنائس التي تحولت إلى متاحف تجتذب السائحين .

وكان دفاعه عن الحمر التي تحملها الطائرات أبرز أهدافه ، إذ كيف تترك الطائرات الحمر وتتعرض للخسارة وتفقد سممها بين شركات الطبران المعابقة ، يتباكي أنيس منصور بشأن خسارة شركة الطبران العربية بسبب الحمور ، ولقد كان مروجاً للجال المجالين من ملحى علم الغيب من الفلكيين الذي ترعون لأنفسهم عقرية خاصة في معرفة الغيب ، وقد تبين أن كثيراً من هذه الغيبوات كاذبة وأتها قد وضعت الإثارة ولرويج الصحف ، ومن قبل كان أحد التوأمن يكتب (غيتك اليوم) ، بل أن إسماعيل النقيب بسجل في جريدة أخبار اليوم ( ٨ ديسمر عام ١٩٨٠ ) أن كتاباً صدر عن هذه التنبوات بقلم أحد الفلكين الذين وصفوا بالعبقرية ( العبقرى الفلكي ) ، وقد كتبه أنيس منصور غطه :

قال أنيس منصور : إنى كنت أربد بعد أن أشهره أن أستفيد منه في توزيع آخر ساعة عندما كنت رئيساً أننحر برها وقد اكتشف مدير مطابع يأخبار اليوم أن كتاب هذا الفلكي مكتوب نخط أنيس منصور الشهير جناً عند عمال المطابع وقد احتفظ إسماعيل النقيب بهذه التغيوات ، ثم كشف كيف أنها كانت كاذبة تماماً فلم عت عام ١٩٨٠ أبو رقيبة ، أو الحميى ، أو يوسف وهي ، أو برجيف:

وبعد : فإن الصحافة هي المسؤلة عن روبج هذا النوع من دجل الدجالن ولن بغي أن يكتب مقال للحض هذه الشهات إزاء ذلك الفنو الواسع اليوم المستمر في عشرات الصحف . لقد كان أنيس منصور كما صور نفسه كرة فى كل شبكة ، يقول : البهبت إلى الفلسفة وسمرتنى وأطاحت بى بعيداً جداً عن أى شىء فأخذتنى ولميت برأسى وقلبى ، فأصبحت ورقة فى مهب الريح ، فأنا أجلس فى عائمة الفلسفة وأشرب كل ما يقدم لى ، كل شىء جديداً وكلها أسلحة فى يدى أطلقها على المقلمات ، كتاب عبد الرخن بدوى ( من تاريخ الإلحاد فى الإسلام ) اعترض طريقي وطمس عينى وتشعبت تحت قدى السبل، هذا . هو الضياع ، ومنذ ذلك الوقت وما زال أنيس منصور غارقاً فى الوحل !

يقول الأستاذ مصطفى الحولى: أيام حكم الطاغوت في مصر كان يسلى الناس بمكايات عن الجدود والعالفة وسفن الفضاء والصواريخ التي صنعت . قبل العصر الحجرى أو بعده أوصنعها عملوقات في عوالم أخرى ، ثم بعد ذلك أو قبل ذلك كتب مقالات عن العفاريت والأشباح والأشجار التي تمتص دماء البشر « . . . . وأشربوا في قلوسم العجل بكفرهم . . . . .

منص مداء البيسر و ... و العربوو في فلومهم منصبر بعضوم منها باللوجودية ما هو عجل أنيس منصور ؟ هل كل الفلسفات الأرضية منها اللوجودية المادية الحديثة ، وتخلط ذلك في مقاله بالإسرائيليات والأفكار الدينية أو حدود ويستشهد بآيات من كتاب الله في ثنايا مزيج فكرى موبوء ، ويتعاول على مقام الأنبياء والمرسلين ، ويتحدث عنهم كما يتحدث أى مفكر فري عن أبطال الأساطير الوثنية .

غربي عن أبطال الأساطير الوثنية .

زار الفيلين في خدمة الصليبية الكاثوليكية وأعطى صورة مشوهة عن ثورة المسلمين في الفيلين وتحدث عن الولائم التي كانت تقام له . وقال عن ثورة المسلمين ما لا يتفق مع الحقيقة التي اوتمن الصحي على عرضها بين الناس ، ولا يتسجم مع الصدق الذي يعرف به الرجال ، وقال : إن المسلمين قتلوا لاتهم متمردون على السلطة ولاتهم يطالبون بالانفصال لاتهم واقعون تحت تأثير عناصر غربية ، وأن أية دولة من حقها ، بل من واجها أن تحمي نفسها وتحمي شعها ، والحقيقة أن المسلمين قتلوا في الفيلين لاتهم مسلمون . قد تكالب عليهم القوات الصليبية الحاقدة وأرسل الميشرون بالنصرانية إلى مناطقهم وهم لا يتأثرون إلا بالإسلام وجدة وعواطفهم مع اللمول الإسلامية . خذا المرب في حرسم اللمول الإسلامية . خذا المرب في حرسم اللمول الإسلامية . خذا المناسفة على عليه المول الإسلامية . خذا المناسفة على المن

مع إسرائيل وعاربون ولاء ماركوس للصهيونية وفضح أنيس منصور نفسه عنماما سجل أسئلة المسلمين وأجوبته ، فقد تبن أنه لم يزر أى مدبهم ولم يقابل أى من رجالهم ، ولم يلذهب إلى جزيرة سولو ، وشأن أنيس منصور فى ذلك شأن كل الوقود ، رأى كل شيء من خلال ماركوس وأنصاره ، ولم ير المناطق الإسلامية ولا الثوار المسلمين . إن أنيس منصور قد ذهب للمنعة والزيارة ، للفندق المريح ، والطعام الفاخر ، ومناظر النساء ، وماله وأمسلت زوج ماركوس مليون جنيه لأحد المسئولين فى مصر أثناء انعقاد مرتم وزراء خارجية الدول الإسلامية وكانت الهدية بعد زيارة نسائية لمصر ، هذه الهدايا الظاهرة والمسترة براد بها طمس الحقائق وتضليل المسلمين ا . ه

## الفصت السادس

#### دع\_اة الشعوبيـة

- أتباع ديوى: (إسماعيل القبانى ، وعبد العزيز القوصى).
  - ٢ \_ محمدأ هد خلف الله .
  - ۳ عبد الرحمن بدوی .
    - ۽ غالي شکري .
  - ۵ زكى نجيب محمود.
     ۲ عبد الرحمن الشرقاوى.
  - ٧ \_عمر عبد العزيز أمين .
    - ٨ صلاح عبد الصبور.



## مناهج التعليم : (أتباع ديوى) (إسماعيل القباني ، عبد العزيز القوصي)

بعد أن ركز ( دنلوب ) أسلوب العمل فى وزارة ( المعارف ) نشأت مدرسة موالية سرعان ما اتصلت بالفكر التربوى الغربى ، وتركزت حول نظرية (ديوى) تحت ظلال كليات التربية .

وقد اشترك إسماعيل القباق مع عالم النفس السويسرى ادوار د كلاباريد الذى جاء مصر الإنشاء معهد التربية عام ۱۹۲۹ الذى حمل لواء الفكر التربوى الغربى الوافد ، وكان لنجاحه أبعد الأثر فى أن ولى وزارة المحارف فى صيف ۱۹۵۲ ، لقد دأب على تكوين جيل أو مدرسة فكرية واصلت عملها فى المراكز القبادية فى معاهد وكليات التربية والملمن فى مصر والعالم العربى . وعلى أبدى هذه المدرسة تخرجت أجيال عديدة .

وكان الصراع فوياً بن القبانى ممثل المدرسة الأمريكية وبن طه حسن ممثل المدرسة الفرنسية وكلاهما يطمع فى أن ينصهر شباب العرب والمسلمى فى دائرته ليكون على ولاء لأى الشفافتن وكانت مفاهم الثقافيين معارضة تمام المعارضة لمفهوم التربية الإسلامية . كانت نظرية طه حسن فنح أبواب التعلم على مصاريعها وكانت نظرية إسماعيل القبانى الاقتصار على ذوى المكفايات والقدرات .

الحهم أن كلا الرائدن لم يكن يؤمن أبناً بمفهوم الربية الإسلامية الذي يقوعطيناء المسلم علىأساس الإنمان بالله وأن المسلم رسالةهى الاستخلاف فى الأرض وبناء الحياة فى إطار العمل لقيام المحتمع الربانى مؤمناً بالمسولية الأخلاقية والجزاء الأخروى.

هذا المعنى كان بعيداً جداً عن مفهوم التربية في المدرسة الحديثة .

إن المنهوم الذي تحمله أهداف التربية الحديثة مفهوم إقليمي قاصر على المؤسل الضيق ، واعلم على المفاهم العالمية الحدودة في إطار العمل والثروة ومشكلات المختصع المحلودة ، في دائرة ضيقة بينا يتجه المفهوم الإسلامي للتربية إلى أفني واسع . إن نظرية ديوى في التربية تقوم على أساس من نظرية فرويد من أن الإنسان حيوان ، وأن الجنس مصدر ( دواقعه ) وأن توجيه بالطفل يؤدى إلى العقل ، ومكذا وكلها فروض لم تثبت وأثبت التجربة فسادها بل من ندهب ديوى نفسة قد تجلى عنه التربويون الغربيون ، ولكنه لا بأس بتعديره إلى بلاد الإسلام لتحطيم مقومات الأمة ، ويسعر عبد العزيز القوصى في نفس الاتجاه : وهو صاحب طريقة شرشر التي ترمى إلى هدم اللغة العربية للمربية المتربة القرارة القوصى عبد العزيز القوصى بلاغة العرارة القوسان عن المعالم المؤلفة العربية القرارة والمواردة القرارة القوسانة :

ومن أجل هذا عن القوصى مستشاراً للتعليم عام ١٩٥٠ – ١٩٦٠ ولما ذهب إلى باريس عن سفيراً فى منظمة اليونسكو ، ثم كلفته اليونسكو بإنشاء مركز تخطيط التعليم للدول العربية فى بعروت واختر مدراً له .

يقول مولف كتاب ( الفكر العربي المعاصر في معركة التغريب ) :
إن أرز مظاهر مذهب ديوى في الربية هو إيماد الدين عن مجال الربية ،
هدف هو إيماد المسيحية عن برامج التعلم الغربي . وقد قصد الاستجار إلى
فرض هذا المذهب في دراسات مدارس المعلمين العليا التي كانت مجال
نخريج رجال الربية في مصر لعزل الإسلام عن مناهج التعلم ورأى في هذا
عوضاً عن الإشراف البريطاني على التعلم ، الذي كان يقوم به دنلوب
حي عام ١٩٢٧ وكانت نظرية (ديوى) عماد المهج التربوى بعد ذلك
وليس أدل على اضطراب نظرية ديوى من أنها هوجت في أمريكا نضها
ورميت بأنها ( بجردة من العناصر الصالحة لتنشيط الحياة الفكرية ) : وقلا
ظل لأتباع نظرية ديوى مسطرتهم المكاملة على أنظمة الدربية والتعلم في
مصر خلال القرة التي تؤرخها وبذلك استطاعت أن تبعد الإسلام عن مجال

التربية والتعلم مع هملات مستمرة على أساليب التعلم الأزهرية وإبعادخر نجيه عن عالات التربية محجة أطلق عليها ( النقص في مستوى الكتماية الفنية للتعلم ) و ذلك جرياً مع الهدف التغربي الواضع . كما حرصت هذه المناهج على حجب الدراسات الوطنية والتارخية التي تعمد إلى بث أمجاد الأمة وعظمة الشخصية العربية في نفوس الطلاب. وقد خلت البرامج في المدارس والمعاهد العربية في عهد الاستمار البريطاني والفرنسي في موحلتيه : مرحلة الاستقلال الذاتي من :

١ ــ الثقافة لإسلامية والتاريخ الإسلامي .

٢ – القرآن والدين الإسلامي .

٣ ــ أصول اللغة العربية وفلسفتها .

وأشار الدكتور محمد السي في كتابه ﴿ الأَرْهِرِ فِي تَكُومُ الْكُتَلَةَ الثَّالَةُ ﴾ إلى أن اتباع كيوى في مصر ومن قبلهم دعاة الاستعار باسم الثقافة والتربية ــ سدفون إلى إبعاد الإسلام عن مجال الحياة ومن مناهج التربية ، والغض من الأزهر والنيل من كرامته والتصدي والتحدي لما يعكف عليه من تراث ، وما تميز به تاريخ مصر وتاريخ العالم الإسلامي من توفر على دراسة الإسلام . وإن نداء اتباع ديوى في مصر بالواقعية في المناهج الأزهرية هو استرسال ف حملة الاستعار على الأزهر وعلى الإسلام ، فالآزهر هو عقبة الاستعار وسيبقى عقبة لهؤلاء الذين ينادون بالواقعية الديوية ، ونحن نريد من اتباع ديوى في مصر أن يكونوا واقعيين يعيشون في المحتمع المصرى ويقطعون تبعيتهم للمجتمع الغربى وعندئذ سيدركون أن الأزهر واقعى لأنه يعنى بالإسلام وبتراثه . إنهم ساعة ينادون بواقعية أوجست كومت في مصر انفصاليون محاولون فصل مصر وعزلها عن مجموعة الشعوب الإسلامية الأخرى وكحاولون بالتالى عزل مصر عن قيادة العالم الإسلامى قيادة ثقافية ويقول : إن ثلاثين عاماً أنفقها أتباع (المرقى التقديم ) : جون ديوي في محاولة ( الانسجام مع الحياة ) قد أبعدت التربية الأمريكية عن مرحلة (الانسجام) وتركنها مجردة من العناصر الصالحة لتنشيط الحياة الفكرية .

# الدكتور محمد أحمد خلف الله

#### ( الشعوبية )

كشف أخراً الدكتور محمد أحمد خلف الله عن موقفه عندما أعلن انضامه لحزب التجمع ، وقد كنا في حيرة لمعرفة هويته التي كان يصدر عما في مواقفه منذ كتب الفن القصصي في القرآن ، ثم توالت كتاباته عن مفهوم الدولة في الإسلام ومحاولته تزييف المفهوم الأصيل للإسلام : ديناً ودولة ودعوته في مجلة آفاق عربية ( شباط عام ١٩٧٦ ( إلى ترتيب جديد لسور المصحف الشريف . وهي دعوى سبق إلها لمستشرق مهل والأستاذ أمن الخولى ) الذي وجهه في رسالته عن الفن القصصي القرآن ، وهكذا ينتظم عقد متصل من محاولات التغريب والشعوبية ، وقد رد الأستاذ جلال الحسى على دعواه الحاصة بترتيب القرآن حسب نزوله فقال : من الحقائق الني تثبت سلفاً أن القرآن الكريم ليس كأى من كتب التاريخ الى تعنى بربط الأحداث بالأعوام والأرقام وتوثيق الوقائع بأسماء الأشخاص والأماكن وغير ذلك فإن القرآن جنب نفسه هذا الاختصاص . كان غالب أسلوب القرآن في عرض الأمور التاريخية منصرها إلى إهمال القصد التاريخي والجغراف كل انصراف فهو لم يعين في قصة أهل الكهف موقع الكهف ولا عدة من لجأ إليه من الصبية الهاريين بعقيدتهم ، ولا ذكر أسمائهم ولا زمن وقوع الحادث ولاالعهد الذي عادوا فيه إلى المدينة ثانية ولم يكن من دأب القرآن الإشارة من قريب أو بعيد إلى أوصاف الناس وانهاءاتهم القبائلية والجنسية .

لذا لا نرى فيه شيئاً من أسماء الأقوام والأجناس البشرية اللهم إلا ما جاء في الآية القرآنية «غلبت الرومّ. في أفني الأرض . . . » . إن القرآن تحاشى هذه الملامح حاية لمبدأ الأثمية المقدسة في مذهبه من أن عس بضروب من العميز العنصرى وهو دين الإنسانية جمعاء

ولقد ظهر فى القدرة الأخدرة ما يسمى مدرسة أعداء الشريعة الإسلامية وم تلاميذ الدكتور عبد الحميد متولى الذى أولى اهياماً كثيراً بآراء الشيخ على عبد الرازق ، فتابعه فى هذا كثيرون مهم خلف الله والنوبي وغيرهم وكذلك مضى خلف الله إلى مهاجمة كل مقومات المنج الإسلامى : فهو فى مقاله فى الطلبعة (جريعة الماركسين فى مصر) تتحدث عن ما ادعاه من ترك الإسلام لجماعة المسلمين أن يختاروا لكل عصر من النظم ما بلائم حلى الوقت الذى يعيشون فيه حتى لا تتجمد الأمة الإسلامية على نظام واحد وأن وظيفة الدولة فى القرآن هى عقيق الصالح العام على أساس من واحد وأن وظيفة الدولة فى القرآن هى عقيق الصالح العام على أساس من واحد وأن وظيفة المدولة فى القرآن هى عقيق الصالح العام على أساس من واحد وأن وظيفة المدولة العام على المام على المعمن النم المدور عن جماعة المسلمين وجلب النمع لهم ثم يقول إن القيم القرآنية هى القيم التي نادت بها الاشهر اكبة فها بعد .

والحق أن نظرية خلف الله مضالة ، وزائقة وأن الإسلام نختلف تماماً عن الأبدلوجيات البشرية وأن نظام السياسي والاجهاعي والاقتصادى الجامع ، بإقامة حدود الله تماماً في كل عصر وحيل وبيئة ، أما الذي يسمح به المهج الإسلامي في التنظيات التي لا تخرج عن قواعده الثابئة ، أما الحضوع للمناهج البشرية المرجودة الآن فذلك هو الضلال المبن وأن شرط تحقيق الصالح العام في الإسلام هو تطبيق شريعة الله التي جاء بها محمد صلى الله عليه وسلم وأقام علمه الدولة الإسلامية والحكومة الإسلامية التي ظلت قائمة حتى حجها النفوذ الأجنبي عند احتلال بلاد العالم الإسلامي حيث فرض قانونه الوضعي القائم الآن والتي بجب على المسلمين أن يرفعوه و بعودوا إلى مهجهم الأصيل

وأن هذه المحاولات التي تسوقها هذه المدرسة بتبرير القانون الوضعي بأنه قريب من الشريعة أو أنه يمكن تعديله أو إدخال نصوص عليه، فهذا كله لا يغنى عن العودة عودة صحيحة جديلة إلى تطبيق الشريعة بإنشاء قوانش جديدة فى النجارة والاقتصاد والسياسة والعقوبات والحدود وفتى ما جاء به الإسلام: كذلك يهر رخلف الله فكرة القومية العربية الى طرحها ساطع الحصرى ومشيل غفلق ويلحى أنها حركة إسلامية ، والواقع أن القومية العربية – كما يقول دكتور محمود رشوان هى فكرة طرحها الاستعار الغرى فى أوائل هذا القرن رافعاً شعار العالمانية لتفريق الأمة الإسلامية وتمزيقها بعد أن أعيته الحيلة فى ذلك وقد يحمح إلى حدما ، وما نراه الآن من تفرق والمهزام وذل

أما قول خلف الله بأن الدولة قد ترك تنظيمها للناس وأن ما يسمى بالتنظيم الأورى لا يجب ربطه باللدين فإن هذا يعمى أحد شيش ، إما جهل بوجود فكر إسلامى سياسى وصبح إسلامى جامع يقود الدولة وتنظيم الأمة وأما أنه يموه تمومها خطراً لبخدع بعض البسطاء على طريقة الشعوبيين والماركسيين والتخريبيين في كل وقت وآن ، والآن قد عرفنا أن الدكتور خلف الله معتنى لمذهب الماركسية والتضير المادى التاريخ.

ملحوظة : (نناقش فى فصل الشريعة الإسلامية أراء جديدة للدكتور خلف اقد).

## عبد الرحمن بدوى ( الفلسفة الوجودية )

حرص الدكتور عبد الرحمن بدوى أن يكون بوقاً لكل التيارات والصيحات الفكرية الوافدة فقد حرص على ترجمة الفلسفات اليونانية القديمة والمعاصرة الحديثة ، وعنى بالكشف عن دعاة الحلول والاتحاد والمزيفين لمفاهم الإسلام تحت اسم التصوف والقلسفة أمثال الحلاج والسهروردى وابن سعن وابن عربى . ولم يتوقف عند هذا الحد فكان مترجماً لفكر سار تر داعياً إلى وجودية عربية ، بل كانت كتب سارتر تنشر في وقت واحد في باريس وبروت يفضل ترجمات عبد الرحمن بدرى لها .

وكانت أطروحة الدكتوراة التى تقدم مها عام ١٩٤٥ عن الوجودية (الزمان الوجودي) ، وكان مشرقاً عليها عميد الأدب العربي الدكتور طه حسن الذي أعطاه لقب فيلسوف فهم خطيقة هيلجر وباسبرز وسارتر وسرتر وسرتر وسرتر وسرتر وسرتر ويهذا المحال. قال عنه عبدالفتاح الديدي أنه تعرف إلى المستشرق الهودي بول كراوس الذي وجهه هذه الوجهة (هو الذي أمد عبد الرحمن بدوى بالزاد الفكرى الغربي الكبر وعرفه بمجالات البحث فقام عبد الرحمن بدوى بنرجمة أنحائه إلى العربية وخاصة كتابه الكثر الوناني في الحضارة الإسلامية.

لفد كان إنجاه بول كراوس الهودى وتلعيف عبد الرحمن بدوى إلى التراث المنحرف المضطرب المتصل بالفكر اليوناني وأثره في كتابات أمثال أبو البركات اليغدادي وفخر الدين الرازى وكان اهيامه بالحوارج والصوفية والباطنية فأصدر ما لا يقل عن ١٥٠ كتاباً في الفكر اليوناني والفسفة المعاصرة وحقق كثيراً من الخطوطات القديمة في هذا المحال. وعبد الرحمن بدوى تمرة ناضجة من ثمار التغريب ، من ذلك الرعيل الذى شكله الاستشراق الهودى وطه حسين ومدرسة التغريب والتبشير . وقد صنع هو جيلامن الشباب فى مقدمتهم أنيس منصور .

هولاء الذين لم يقبلوا صيحة الشيخ مصطفى عبد الرازق فى فهم الفلسفة الإسلامية على النحو الذى عرفه تلاميذه ، أشال الحضرى والنشار وغير هم الاسلامية على النحو الذى عرف ابن سينا – الفاراي) ، وكشفوا صلّهم بالدعوة الباطنية واضطراب مؤلفاتهم فى مراجعها اليونانية الى نسبوها إلى غير مصادرها الاصلية والذين تأثروا بالتفسيرات المنحرفة الى وضعها النساطرة لترويج مفاهيمهم الكنسية . لقد استبان فم الطريق الصحيح ولكنهم تجافوه ورغبوا إلى طريق التغريب .

## غالی شکری

## (التراث)

عاول غالى شكرى حن يتحدث عن الراث أن يتحدث عن الراث الله الفلكلور جزء الفروني والبابلي والفينيي وتراث العصور القدعة وبرى أن الفلكلور جزء من الراث. وهو عاول أن يضع المصريين والعرب أمام هذا الزكام المختلط المضطرب جميعه وينسى أن الإسلام قد أحدث انقطاعاً حضارياً بين عصر ما قبل الإسلام وما بعده وأن المسلمين منذ أربعة عشر قرنا قد كونوا تراثاً إسلامياً خالصاً مستمداً من معطيات الفكر الإسلاى وحده وأنهم قد قالوا الكلمة الفاصلة بالنسة الفكر الإشرى والوني والمادى والماحري القدم الذي كان خليطاً من الحبر والشروا حق والباطل والذي جاء القرآن الكرم لتقييمه وتصفية موقف الإنسانية منه نهائياً.

وقد كشفت الدراسات عن أن الحضارات الفرعونية الفينيقية والآشورية والبابلية كلها كانت ثمرة موجات عربية خوجت من الجزيرة العربية وانداحت في هذه المنطقة وأنها كانت استماداً من دعوة الحنيفية الإبراهيسية وما يزال كل إيجابى فها مستمد من هذه الدعوة التي امتدت حتى تكاملت بالرسالة التي حملها محمد صلى الله عليه وسلم والتي صححت أخطاء ومغالطات وتحريفات البهودية والمسيحية .

أما إحياء التراث على النحو الذي قلمه التغربيون الذين يعتر بهم غالم، شكرى فهو عمل باطل ومضلل فقد فتح الطريق إليه الدكتور طه حسين بكتاباته المسمومة في هامش السبرة والثنتة الكبرى وسار على سجه عبد الرحمن الشرقاوى في كتابه محمد رسول الحرية ومحمد عمارة في (مسلمون ثوار) وأحمد رشدى صالح في كتابه اليمن واليسار والإسلام، وهذه كلها صفحات مظلمة استعمل فيا التفسير المادى التاريخ ولم يستوعب مفهوم الإسلام المقبيق وكان كتابا على عداء وكراهية من مفهوم الإسلام الصحيح وقد قصدوا إلى تزييفه ولم يكن التقديون في استلهام البراث في الملك الإخصوماً للإسلام كذاك فإن توفيق الحكم في استلهام المبراث في الملك سلمان وأهل الكهف كان معارضاً لفهوم الإسلام والقرآن ، وكاتب كتابات أماماة الحلاج لصلاح عبد الصبور مستمدة من مفاهم الاستشراق وكذلك الحسن ثائراً وشهيداً لعبد الرحمن الشرقاوى . وقد ووجهت هذه الكتابات بالرد المفهم على انحراقابا وأحطائها وأهمها أن أصحاباً لم يستوعبوا مفهوم الإسلام الجامع بين الوحى والعقيدة والشريعة وإنما صدروا عن مفهوم الإسلام على أنه حركة إصلاحية بشرية وليس ديناً مزلا وهذا هو خطاهم الأكبر ، وهو الذي يرضى غال شكرى حين يرى الأقلام العربية هي الى بهدم الإسلام .

وإذا كانت قصة التراث قد طرحت بعد هزيمة عام ١٨ فإن المفهوم الحقيقي لها أن المسلمين خرجوا عن مفهوم الإسلام الأصبل حين النسوا أسلوب الدين القرحي وخلاعهم الاستشراق والتغريب بأن أسلوب الغرب هو الوسيلة الصحيحة للوصول إلى الحرية والتحضر ، ونسوا أن المصدر الأصيل للنصر والتمكن في الأرض هو التماس مفهوم الإسلام الجامع الصحيح الذي تجاوزه المسلمون حين قبلوا الأسلوب الغربي في السياسة والاقتصاد والاجماع والعربية . ولم تكن مفهوم المسلمين للراث يعني الأنفلاق على النسس أو الاكتفاء بالذات ولكنه يعني أساساً الحفاظ على الذائية الإسلامية من أن يعني الإنفلاق على الناس يتمهر في يوتقة الحضارة العالمية التي ترمى إلى إزالة هذا النميز الحاص الذي بحد فيه المسلمون قوتهم وقدرتهم وفي مقدمة ذلك التوحيد والعدل والأخاء الإنساني ومفهوم الجهاد الذي هو فريضة ماضية إلى يوم القامة .

ولقد فرق المسلمون دائماً تفريقاً واضحاً عن المبراث الذي هو دين الله الحق المنزل (القرآن والسنة ) وبن التراث مفهوم الفكر الإسلامى الذي صاغ هذه المفاهم وقاوم عمليات الغزو والتغريب على مدى العصور وهم لم يعطوا تراشم ولا تاريخهم قداسة معينة ، ولكنهم جعلوه ضوعاً كاشفاً أمام الأحداث وإنما استمسكوا حقيقة بمراشم الذي يقوم على مفهوم جامع للروح والمادة والعقل والقلب والدنيا والآحرة ، والذى صيغ فى أطر واسعة مرنة قادرة على تقبل تغبرات الأزمان واختلاف البيئات ، ولقد كان مهج المعرفة الإسلامى جامعاً بين الثوابت والمتغبرات ، بين الإلحى والبشيرى ، وقادر على المطاء وتقبل التطور والتغيير فى الجزئيات ، أما بالنسبة للأصول الثابتة وحدود الله فقد ظل قائماً ثابتاً راضاً لم يتغبر . وأن المسلمين يقهمون التقدم على أنه تقدم جامع بين الروح والمادة ، وهم لا يضحون بقيمهم ولا بذائيهم فى سبيل الحصول على تقدم مادى، ولا عضمون الأصل الإسلامى ليكون مدرراً للحضارة فى انحرافاتها ، أو موثلا للواقع الاجراعى القاسد ، ولكهم يطلبون إلى المتمعات أن تصلح نفسها وتغير مسلكها لتوائم تفسها مع مفهوم الإسلام الثابت الأصيل .

### حول قضية .. التراث

من أخطر عاولات التغريب الفصل بن التراث المتقام للأم والثقافة المعاصرة عيل وأساليب خادعة وكلمات براقة كالتطور وروح العصر والتجديد وكلها ترمى إلى إخضاع التراث وإعطاء العصر حق القبول من الرفض بحيث يسقط دوره الحقيق الذي بجعله مناراً هادياً وضوءاً كاشفاً للأجيال حيى لا تنحرف عن طريقها الأصيل وذاتيها الحقيقية التي شكلها منذ قرون طويلة ، وخاصة إذا كان هذا الراث كالراث الإسلامي الذي يصدر عن عقيدة ربانية ومهج أصيل .

ومن هنا تصطنع تلك المحاولات لانتقاص التراث ووصفه بأنه قدم وبانه مضطرب وذلك في محاولة للقول : بأن المختمعات تستطيع أن نربح هذا التراث وتبتكر من الحلول والأوضاع الجديدة المتفقة مع روح العصر وطبيعة التطور ما تشاء دون الحضوع المراث أو استملاء روحه ، والواقع الذين يرون في التراث ضوءًا هاديًا ومناراً كاشفاً للأمم حتى لا تضاطيقها ولا تنفصل عن ذاتيها وقيمها لا يطلبون الحضوع للصور أو الأوضاع أو الحلول التي عاشها أصحاب البراث من قبل ، فذلك مما لا يطالب به إلا جاهل لتطور الأزمان والبيئات ، ولكن القصد هو أن لا يختلف عن الطريق ، أو ينحرف عن الجادة الحقيقية ، ولا ربب أن خصوم البراث لا يستطيعون أن يعلنوا معارضهم له في صراحة ( لأمم يعلمون أن كلمة التراث أو القديم تحمل في أطوائها ذلك المنج الأصيل الذي هو من صميم المراث أو القديم تحمل في أطوائها ذلك المنج الأصيل الذي هو من صميم المقيدة ) والذي برمم الطريق أمام الأمة في حركها إلى الأمام وفي تطورها وفي تقادم الخيدة وكون تقادم ولكنه محكم هذا في

توازن وموامعه واعتدال ووسطية عرفت مبج الإسلام وعرفها وإذا كان هولاء الذين محاربون البراث مهتدون في دعواهم الباطلة بما فعلت أوربا في مصر يقارنون مع قصة مختلفة ، فليس البراث الغرقي الذي وجدته أوربا في عصر النهضة إلا مجموع أشتات من تفسيرات رجال الدين ومن وثنية اليونان ومظالم القانون الروماني فإذا جاء عصر النهضة ليدعو إلى الحروج عن هذا الركام لإقامة دين الإنسانية الإلحادي أو فلسفة التنوير البودية ، فإن الأمر بالنسبة للمسلمين والإسلام جد مختلف فالمسلمون قد عرفوا منهجاً ربانيا أصيلا، لم يعتوره الاضطراب أو الانحراف أو الفساد لحظة واحدة وظل نصه القرآني موتقاً لم يتأثر بتعليات التاريخ، ومن ثم فإن البراث الإسلامي هو تفسير لهذا لمنج الرباني الثابت الجذور، الواسع الأطر، القابل لمنفرات الزمن والبيئة.

أما أن يدعو البعض إلى أن يسبر التطور إلى غايته دون النظر إلى الأصول والثوابت فذلك ما برفضه المهج الإسلامى ، الذى يجعل من التطور حركة داخل إطار الحدود والضوابط وخاصة الأخلاقية التي لا سبيل إلى تجاوزها ، وإلا كانت حركة التطور عشوائية مندفعة إلى كل فساد واضطراب وخطر .

ومن أجل ذلك لابد من التمرف على المصادر الصحيحة لتراثنا ، هذه
المصادر ليست بالقطع ألف ليلة وليلة أو كتابات الحلاج وابن عرن
وابن سبعين أو رسائل اخوان الصفا أو أشعار أبي نواس وبشار الضحاك
وحماعة المحان ، فهذا هو التراث الذي تبتنيه اليوم قوى التغريب والغزو
الثقاف لتفسد به عقليات ومفاهم الأجيال الجديدة ، ومن الجانب الآخر تلك
المكتب التي تبرز عظمة الغرب سواء في مفاهم المادية الوثنية أو في فلاسفته

وأبطاله ، حتى أن الدكتور طه حسن عندما كتب قادة الفكر لم يذكر مفكر آ واحداً من عالم الإسلام بل أن المفكر بن اللامعين الذين نذكرهم اليوم في جمال الأدب والثقافة لم يكونوا إلا قناطر الفكر الفربي وتابعين له ودعاة لمناهبيه ومفاهيمه سواء في الأدب أو الشعر أو الاجتماع .

بل أن هولاء اللامعن من كتاب العصر الذين اندفعوا في جرأة لإعادة كتابة هذا البراث على نحو مختلف عن طابعه ووجهته وأخضعوه المداهب الأدبية الغربية وكانت كتابات طه حسن لهامش السرة والفتنة الكبرى زائفة ومنحوفة ، وكانت تفسيرات عبد الرحمن الشرقاوى وأحمد رشدى صالح للتاريخ الإسلامي خاضعة لمهج التفسير المادى التاريخ الذي لا يعير ف بالوحى ولا بالنبوة .

لقد اعترف كثرون بعظمة ملخورات الدراث الإسلامي : اعترف به رجال القانون في الغرب في يتعلق بالشريعة والققه ، واعترف به رجال الرجاع فيا الربية فيا يتعلق بالشريعة والققه ، واعترف به رجال الاجماع فيا الربية فيا يتعلق بناه المحتمع ، واعترف به رجال الحضارة قدم من مناهم ونظريات في بناه المحتمع ، واعترف به رجال الحساسة فيا قدم من مناهم الإقامة نظام الحكم ، واعترف به رجال الاقتصاد فيا النام من معظيات في بحال الاقتصاد فيا التجربي بما حوى تراث الإسلام من معطيات في مجال الكيمياء والعلوم والطبيعة والبحر والجو والجغرافيا . ولقد أقاد الغربيون كثيراً من هذا الراث والمسلمة ، وضعوا ثمرات ذلك الراث إلى أعمالم ، وحجبوا هذه النصوص عن المسلمن ، وما سمحوا بنشر شي ء إلا تلك الكتب المضطربة التي كتبا المحدود والمعربيون والمتابعون القدلمات البونانية والفكر الباطني والحلول والاتحاد ووحدة الوجود وشعر العشاق والحان وكتب أمثال الأغاني والحف ليلة

وهدفهم من طرح هذه السموم هي أبعاد الفكر الإسلامي عن أن يصل جوهر هذا الفكر الأصيل القائم أساساً على التوحيد والعدل والرحمة والإخاء المبشرى . إن علينا أن نتعاملهم التراث الإسلامى على الأنعل كما تعامل معه الغرب فى استخلاص تلك المعطيات للانتفاع بها فى بناء مجتمعنا الإسلامى الجديد :

أو على حد قول أحد القائلين : ( الحوار مع البراث من أجل إرساء قواعد تربوية خلاقة ) .

## زكى تجيب محمود (التغريب)

يدعى الذكتور نجيب محمود أنه لم يتعرف على النراث الإسلامي ــ ويقول : ( النراث العربي ) ــ إلا في آخر العمر وعماول أن يناقش هذا النراث فيا نأخذ منه وما ندع .

يقول : ( ما الذي نأخذه ، وما الذي نتركه من التراث ، وما الذي نأخذه من التراث ، وما الذي نأخذه من الثقافة الجديدة الى سب علينا ربحها من أوربا وأمريكا ؟ وهل في مستطاعنا أن نقف مها هذه الوقفة الى نتقى وتختار ، وبعد ذلك كيف ننسج الحيوط الى انتقيناها من قاشة الثقافة الأوربية والأمريكية ، وكيف ننسج هذه الحيوط مع تلك في رقعة واحدة لحسها من هنا وسداها من هناك فإذا هو نسيج عرفي ومعاصر) هذا القول يودى في الحقيقة إلى تقدر وأحد ، هو إما أن الكانب خادع كل الحداع أم أن يقترض فينا السذاجة ، وكأنها أول مو يلتن فها الفكر الإسلامي مع الفكر الوافد . وكيف مكن القول أن نأخذ من المراث قطعة ومن الوافد قطعة ونضعها إلى بعضها فيكون ذلك فكراً عرباً حداثاً .

ما هكذا يقوم الاقتياس من الفكر الوافد . إن لكل فكر أسماً وقيماً ومقدرات وما يمكن أن يقبل فكر له جذور وعراقة كالفكر الإسلام أن يقتبس على هذا الأساس الفسيف. إنه لابد من استحضاره قاعلة الأساس » في الفكر الإسلامي وإقرارها أولا وهي ليست تراتاً في الحقيقة ولكنها منج الإسلام الصحيح المنزل التي لا يمكن الحيدة عها أو التحرر مها ، فهي الأسول العامة وعلى هذه الأصول يعرض الفكر الوافد ، فإذا جاء ذلك المقتبس صالحاً وملتقياً وغير معارض للأصول الإسلامية فإنه يقبل ، أما إذا لم يكن كذلك فهو مرفوض، والمسلمون يفرقون تقريقاً عيقاً بين المراث الإسلامي الذي جاء من عند الله وبين الراث الذي صنعه المفكر ون المسلمون فإذا كان ذلك الأمر غربياً عن الدكتور زكى نجيب محمود فهو لم يستوعب أمراً دخل فيه ، أما إذا كان يعلم و يعتقد أنه يعلم و فإنه اعمل المنز بينين وردها السلح الأغرار بهذا القول ، وهي قوله قالها من قبل بعض التغربيين وردها والجديد ، هذه على المشرق والغرب ، والقدم والجديد ، هذه علم المن المنز بينين وردها المورضة من أهل الفكر الإسلامي المناعين إلى عاهدها مرة أخرى وهي مرفوضة من أهل الفكر الإسلامي الداعين إلى معادمها مرة أخرى وهي الغزو الفكرى التي محاول اليوم أن يدخل في أسلوب جديد يصفق له بعض البسطاء بأن رجلاكتب عن خراقة الميافيزيقاً ، يعود اليوم ، فيتحدث عن الراث وعن الغزالى .

يقول الدكتور عبد المجيد المحتسب: إن قائة الراث (أى الإسلام) عنلف كل الاختلاف عن قائة الثقافة الأوربية فلا يمكن الجمع بيبما في رقعة واحدة، الحضارة والأفكار والثقافة خاصة والعلم عام: راث المسلمن يقوم على الإسلام والثقافة الأوربية مبنة على الفكر الرأسمالي الذي يقوم على فصل الدن عن الحياة ومنه الإعمان بالأفكار الديمقراطية التي أنتجت الحربات الأربعة ، وشنان بين الإسلام وبين الفكر الرأسمالي الأفكار المتمارات الي يومن بها الأوربيون ويطبقونها على أنفسهم هي أفكار قديمة وجدت عند الإغريق وطبقت في المدن اليونانية ، فبأى مسوغ عقل بدعونا ذكي نجيب محمود إلى الأخذ بمذه الأفكار لأنها معاصرة وحسب مع أنها أفكار قدة وهل غلبها وهميها وسيطرتها على العالم اليوم تعنى أنها أفكار قدة وهل غلبها وهميها وسيطرتها على العالم اليوم تعنى أنها أفكار وقدة وهل غلبها وهميها وسيطرتها على العالم اليوم تعنى أنها أفكار وقدة

إن الدكتور زكى نجيب محصو د فى معالجاته لقضية الثقافة العربية المعاصرة لا حس بكرامة الذات ولا بكرامة الأمة التى ينتمى إليها وتفكيره غير جاد وغير منتج وإن شئت فقل : إنه العقم فى التفكير بل أسوأ من العقم . وهو مصبوغ بفكرة التفوق العلمى فى الغرب ، وحسب أن التفوق العلمى ينتج عبه تفوق فكرى وثقاق ونسى أن التغوق العلمي شيء . والتفوق الفكرى والمتماق شيء آخر . إن قاشتك الفكرية لتدل على الآمرام الفكرى والانصباع عضارة الغرب وأفكاره وثمافاته وهي قاشة لن برضى المحلصن الواعن من العرب ولن برضى المفكر ن الأوربيين .

ولم يتوقف الدكتور زكى نجيب محمود عن معارضة الفكر الإسلامي وانتقاصه والسخرية من شريعة الإسلام والتشكيك فى وجود مهج متكامل للاقتصاد الإسلامي فهو يصف الحدود الإسلامية علنا بأنها دعوة غربية معادية لتطور العصر، ويتسامل فى سخرية من الذى سيقطع بد السارق: هل الطبيب أم الجزار، ويقول الأستاذ عبد القادر عطا:

( إذا كان الدكتور يقول : إن مهج الاقتصاد شديد الغموض فإن هذا الغموض قائم فى فكره هو ومن على شاكلته ثمن لا علم لهم من قريب أو بعيد بشريعة الإسلام) .

وغضى ، الدكتور زكى نجيب عمود حيا يظن أن العالم منذ ظهور الهودية حتى الإسلام لم تشغله غير مشكلة تحديد العلاقة بين الحالق والمخلوق . ذلك أن الإسلام قلم البشرية النموذج الأكل المجتمع الرباني الذي حقق الرسول صلى الله عليه وسلم به نموذجاً عملياً لم يستطع الحال أن يتطرق إليه إلا حينا احتلت قاعدة البناء في القلوب : ولقد بدأ الإسلام عصراً جديداً من التحدي لتيارات الهدم والدفاع عن مبادئه ، أي أنه نحول من زحف منتصر لمل دفاع خلف الخطوط حيها نحالف ألهله تعالمه في بناء القاعدة العملية واعتبارها منطلقاً نحو نشر الحضارة الإسلامية بلقتها العربية وقرآتها العربي على أمم العالم.

أما دعواه العريضة الباطلة فهي قوله: (إن من يستعمل متنجات حضارة أخرى بجب عليه أن يترك كل وسائل العصر ليكون سلفياً ، ومعنى هذا أن كل من انتفع يوسائل من ايتكار بلد آخر فعليه أن يعتنق مذهب ذلك البلد ه وهذا خطأ كبير ، وهل اشترط المسلمون على أهل أوربا يوم كانت حضارة الإسلام وتراثه هو الذي ينير ظلامها أن يتخلوا عن شخصياتهم ويذيبوها في اليوتقة العربية ، وهل اشترط المسلمون في عصور الضعف على مستعمر تهم أن يعلنوا عروبهم لأنهم يقيمون حضاراتهم بخيرات بلاد الإسلام وإذا كان الطبيب هو الذي سيقطع يد السارق فإن الجزار هو الذي سيقطع ألمسة الممارقين المتعردين من الفلاسفة والأدباء والفنانين ،

ويقول الدكتور عبد الله بن المحسن التركى :

( إن الفلسفة التى تشكل منها عقل الدكتور تنزع به إلى التحرر من كل التزام عقل أو قيد غائى شأنه فى ذلك شأن الفلاسفة الذين لا يدينون إلا لمسلطان عقولهم وما تصل إليه تلك العقول من حقائق دون نظر إلى ما وراء ذلك مما جادت به القرائح أو تنزلت به كتب السهاء) .

بقول: (إن عقوبة قطع الأبادى وتحريم شرب الحمر أو صنعها أو بيعها وتطبيق حد الإسلام برى أن ذلك أمراً وحشياً بهدر كرامة الآدمين ، ولا نقول له أكثر من : إن هذا هو حكم الله فى السارق فهل برجى للمومنن فلاح إذا هم حكوا بغير هذا الحكم الإلمى) .

إن الدعوى التي يرددها الدكتور زكى نجيب لم تعد تقنع أحداً ، وكيف يتصور عاقل أن الفكر عندنا إما مستمار من الغرب أو من الراث القدم وأن الحاضر أرق من الماضي وأنه لا معني لارتنداد الحاضر إلى الماضي بأخذ منه مقاييسه ، والحقيقة أن هذه المصطلحات غير دقيقة عند الدكتور زكى نجيب وهي منقولة مما وجهه في الغرب إلى الفكر المسجى ولو أممن النظر قليلا لوجد أن الراث القدم في الإسلام هو الميراث الذي قدمه الوحي والنبوة وهو من الثوابت ومن الطاء الوفر الكرم ، وأما من الراث الذي قدمه الفقهاء والعلماء المسلمون وهو ليس في نظر المعاصر ن إلا ضوءاً كاشفاً على المراث الأصيل للانتفاع به في استمرار الرابطة بين المسلمين وبين عقيدهم ، وليس في الخياس المسلمين وبين عقيدهم ، وليس في الخياس المسلمين المنتفاع المنافي للأخذ منه ذلك أن الإسلام الفسم والمجتحد عاة رباني المصدر له اطره الواسعة القادرة على العطاء على عنطف البيئات والعصور ، وتلك كابات

خاول الدكتور زكى أن عجدع جا الذن لم يعرفوا حقيقة البراث الإسلام : الذى لا مكن أن يوصف بأنه قدم ، والذى لا مكن أن يكون الحاضر أرق منه : ولقد عرف الدكتور زكى تجيب محمود بأنه يدبر لحناً قديماً مسلما

والله عرف الد علور وهي جيب علوه به الله أن الله عنه ، فقد أصبح كرماً إلى الناس : يا ليته يكف عنه ، فقد أصبح كرماً إلى الناس من كثرة رديده .

واستطع الدكتور زكى نجيب محمود أن يقنع أحدا بأنه يقدم مهجاً جديداً أو مهجاً صالحاً لأنه تاريخه القدم وكتاباته السابقة ما زالت تطفى على مفاهم الناس فنحول دون الثقة به وما نزال كتاباته عن القول : بأن الغيب خرافة في كتابه ( خرافة الميتافزيقا ) أو أنه تابع لمذهب غربي مادى قد أشبعه الغربيون نقلاً وتمزيقاً ، وقد داسته خيول الفلسفات المتوالية وهو مذهب الوضعية المنطقية وشيخة ( اوجست كمت ) التي يدور في فلكها ، والموصدة عليه حلقة حياته كلها بعد أن تجاوزتها الفلسفات والأحداث .

إن علمًاء الغرب التجريبيون اليوم يتحدثون عن آفاق جديدة في العلم تتصل بالإممان محالق الكون بيبا لا نزال الدكتور زكى غارقاً في الواقع النجريبي المحسوس وإنكار المتافيزيقا والغيب والإعمان بالجبر الذاتي ، والاحتكام إلى العقل الذي لا يستطيع أن يكون مقياساً منفرداً للنفس الإنسانية الجامعة بِن المادة والروح ، كَذَلك فإن نظريته فى التوفيق بـن الأصالة والمعاصرة ساذجة ، بل وزائفة ، وقد تخطاها المفكرون المسلّمون ، ومن الأسف أن الدكتورزكي نجيب محمود يعالج الفكر الإسلامي ممفهوم الفكر الغربي ويتجاهل أن الفكر الإسلامي نختلف من ناحية تكامله ونظرته الجامعة وأن له مقاييسة الحاصة في دراسته ومعالجيته بيها يقف الفكر الغربي عند الانشطارية والمـادية . إن المناهج الغربية الَّى تحاولُ أن تستخدم العُقُل وحمله وتنحى الجوانب الروحية والذاتية ، في تفسيرالكون أو تفسير الإنسان تتعمر ولا تستطيع أن تصل إلى شيء إن فكرة ارتداد الحاضر إلى المـاضي هي فكرة رجل لا يؤمن بأن رسالات السهاءقلمت للإنسان جوهر المفهوم الإنساني والعالمي وإذا كان هذا القول قد ردده أساتذته في الغرب فإنمـا قصدوا شبئاً معروفاً فىالفكر الغربي الوثني اليونانيالروماني وعلاقته بالمسيحية أمابالنسبة للإسلام فإن الأمر نختلف ومسألة كتب الأقلمين هنا تصبح عبارة خاطئة .

## عبد الرحمن الشرقاوي (التفسير المسادي للتاريخ)

فى قصة الحسم شهيداً : شهد الباحثون الذين راجعوا القصة ( الأساتذة زكى النهاوى – الدكتور الطيب النجار – الدكتور أحمد الشرباصى ) أن الأصابع الحمراء تشوه حقائق التاريخ الإسلامى ونشهر بالصحابة الأجلاء وإليك مجموعة الحقائق :

أولاً : تردد فى المسرحية تشهير بجاعة من أصحاب الرسول عليه الصلاة والسلام ، وهم قدوة لنا وقد نوه الرسول صلى الله عليه وسلم بمكانة أصحابه فى أكثر من حديث شريف ومن واجبنا أن نبرز مفاخر هم وتركز علمها وبهم ما وألا نطيل الوقوف أمام ما نسب إليهم من خلاف أو أخطاء .

ثانياً : ترددت فى المسرحية عبارات الانهام بالكفر والخروج عن الإسلام وعبارات اللعن والتعريض الشنيع بالحرمان وهذا كله بين مجموعة تنتسب إلى الإسلام وجاءت فها ألفاظ جارحة مثل : يا أبناء الأمهات الزانيات . . . إلغر.

ثالثاً : صورت المسرحية العصر الأموى تصويراً بجانى الحقيقة في
بعض النواحي فوصفة بأنه عهد الإقطاع والأطاع ، وجردت الأمويين من كل خير ونحن لا ننكر أن هذا العصر فيه عيوب ومأخذ ولكن هذا العصر شهد أيضاً فتوحات إسلامية كبيرة وكان فيه جهاد ونضال فكيف نجرده من كل حسنة ونبالغ في تصوير فساده كل هذه المبالغة .

رابعاً : المسرحية تعرض شخصية الصحافي ( وحشى بن حرب ) عرضا مخالفاً للسيرة والتاريخ تعرضه في صورة سكىر محمور مع أنه من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وروى عنه الحديث . وتصور المسرحية مقابلته للرسول صلى الله عليه وسلم عنه إسلامه تصويراً غير كرم وغير سلم ولا يتفق مع التاريخ ، ولا يناسب المعروف عن مكارم الأخلاق التي مملى ما سيد الإنسانية ورحمة الله العالمين . فالرسول صلى الله عليه وسلم قد قبل إسلام وحشى وقال له : يا وحشى اخرج فجاهد في سبيل الله كا كنت تقاتل لتصدعن سبيل الله .

ومن العجب أن توجد شخصية وحشى بن حرب من شخصيات هذه المسرحية ووحشى قد مات سنة خمس وعشرين للهنجرة في خلافة عيان ابن عفان ولم يدرك شيئاً من أحداث هذا العصر .

خامساً: هناك نوع من القسوة في الحكم على معاوية مع أنه صحابي ومن كتاب الرسول صلى الله عليه وسلم ، فقد ذكرت المسرحية أنه عطل اصلا من القرآن وزيف قاعدة الشورى وأهدر أحكام السنة إلى غير ذلك من الهم الشديدة التى تخلف في تحديدها المؤرخون والباحثون.

سادساً : جاء على لسان الحسن – رضى الله عنه وأرضاه – أنه ذهب حيما اشتدت المحنة إلى قبر الرسول عليه الصلاة والسلام وقال مخاطب النبي : ( جدى : أنا لا أعرف ما أصنع فأعمى ) فالحسن خير من يعرف أن العون إنما بلتمس من القسيحانه وتعالى :

سابهاً : ذكرت المسرحية أن ( زيد) قد فرح بمقتل الحسين رضوان الله عليه وهذا بخالف الواقع لأن الناريخ يذكر أن زيد قد توجس شراً من قتل الحسين وأنه بكي حين رأى رأسه ، والمسرحية تصور زيد في صورة مهينة وقد انصرف عما عرف عنه من انحراف بعد تولى الحلاقة .

ثامناً : أن المسرحية مع الأسف كأنها تحرص على تصوير المجتمع الإسلامي بعد وفاة الرسول عليه الصدرة والسلام بنصف قرن فقط في صورة بشمة وكأن هذا المجتمع قد تداعى وتهاوى ، وصار مجتمع عربدة وفجور ، وجتمع شقاق ونفاق مع أن المجتمع كان لا يزال فيه عدد كبير من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وفيه عدد ضخم من التابعين لهم يلحسان .

تاسعاً : جاء على لسان أحد الأشخاص من أتباع الحسين رضى الله عنه ما يفيد أن قتال المعارضين للحسن خير من قتال المشركين ، فهل محكم على عقائد الناس ممثل هذه السهولة . هذا أما فيلم ( محمد رسول الله ) صلى الله عليه وسلم ، الذي سمى من يعد ( الرسالة ) فقد انطوت قصته التي كتبها عبد الرحمن الشرقاوى على أخطاء علمية وتاريخية بالغة التحريف ، وانطوت على تفسير مادى المسرة وإيقاظ النزعات الطائفية ومداهنة البود. ومن ذلك أن فيلم ( محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم على لسان كاتبه أن الوحى نزل على الرسول صلى الله انفكاس لظروف اجماعية عند المؤلف والنيلم بحوج موجاً بالأفكار التي تفسير المدائل ومن التجارة والمال مما يتنافض مع مفهومه الصحيح وهو في سبيل الله وابتغاء رضوانه وإعلاء كلمة . ومضيا مع التضير الممادى صورت القصة على أنها صراع بين الأغنياء والفقراء ، وإلى جانب التضير الممادى السرة على أنها صراع بين الأغنياء والفقراء ، وإلى جانب التضير الممادى السرة عناك نرعة طائفية تحرف الوقائع وتصورها في إطار طائي .

والمصدر الأسامى القيلم هو كتاب عبد الرحن الشرقاوى ( محمد رسول الحرية ) صلى الله على وسلم وهو كتاب ملى و بالأخطاء و المفالطات ، يقول الدكتور على العهارى : إن عنوان الكتاب يوحى بادئ ذى بدء أن المؤلف سيعمد إلى مواقف خاصة من مواقف الرسول صلى الله عليه وسلم يتجلى فها إقراره لمبدأ الحرية ودفاعه عبا والمبادئ التى جاء با ، وأكد با يتبحل فها إقراره لمبدأ الحرية ودفاعه عبا والمبادئ التى جاء با ، وأكد با يبرز هذا الجانب بل لم يبن أنه يعنى به عناية خاصة وإنما عرض لطرق من حياة الرسول صلى الله عليه وسلم وأرخ الأكثر غزواته - في أسلوب من عباه المبادرة في شي مظاهرها . ولما كانت دعوة الإسلام لم تكن في الإنسام لم تكن في كل القضايا التي تفعل الناس في حيابهم من اجهاعية وسياسية ودينية وأخلاقية كابن لم طريق الحير والشر ، أول ما ناخذه على الموالف اعاده الكلى على كابن لم طريق الحير والشر ، أول ما ناخذه على الموالف اعاده الكلى على ما كتبه ( المستشرقون ) ولا أظن أن أحداً من الذين لم أدنى دراية بأغراض الاستشرقون لا يلزمون الأمانة الاستشراق ونشأته وتطويره بحهل أن هولاء المستشرقين لا يلزمون الأمانة

الهلمية وأن من أغراضهم الأولى محاربة الإسلام ، وقرآنه ورسوله وتاريخ. فن الحطأ والحطر أن يعتمد مؤلف يكتب عن الإسلام – بعامة – وعن سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم – مخاصة – على ما زوره هولاء الأعداء الذين يتخذون من قداسة البحث العلمى وسيلة الطمن والتجريح بل لسوء الأدب واستغلال الشعوب .

عرض المؤلف فى كتابه لقصة ( الفيل ) ولهذه القصة أصل معروف واضح صادق كل الصدق ، فمن الانحراف في العقيدة أن نتابع أحداً يتجهم لهذا الأصل ، ومحاول أن يتعسف في تأويله وتفسره ، أو محاول \_ محبث ومكر ــ أن يكذبه وقد حرف المستشرقون القصة وادعوا أن ( أرهة ) لم يكن يقصد مكة ، وإنما مر مها في طريقه لمحاربة الفرس مجاملة من الأحباش لروم وزعموا أن ما أصاب جيش أبرهة كان وباء جاء معه من البمن وأن العرب أيقنوا أن ذلك أثر من تدخل العناية الإلهية ، هكذا نقلها كاتب مسلم من المستشرقين ، وكان من الواجب الرجوع إلى القرآن الكريم وتفاسر ه والقصد من ذلك هو تكذيب القرآن ، فالقرآن أثبت أن الذن جاءوا بالجملة كانوا ( أصحاب الفيل ) والقرآن يثبت أن أصحاب الفيل كانوا بريدون عكة شراً ولابد أن يكون الكيد للبيت الحرام وليس للفرس ، والقرآن ينبت أن الله ( تبارك وتعالى ) هو الذي أهلك جيش أبرهة « وأرسل علمهم طبر آ أبابيل ترمهم بحجارة من سحيل ، ، ويميل مؤلف كتاب ( محمد رسول الحرية) إلى تجاهل كل ما أيد الله به رسوله في أمور غبر معتادة . كذلك مخطئ المولف في أن بجعل النبي علماً قبل النبوة مما كان متداولا في كتب الأولىن فالنبي لم يتلق علماً من أحد قبل النبوة ولا بعدها إلا عن الله عز وجل وحاول المؤلف أن يوكد أن بدء الوحى كان فى النوم وأن الذى جاء محمداً إنما هو (حلم) ، وحديث بدء الوحى حديث معروف مشهور روته كل كتب السنة والحديث واضح في أن الرسالة إنمـا جاءت الرسول يقظةوهو في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم لا محسن احتيار الألفاظ .

إن محاولة أصحاب المذاهب المادية والماركسية إنحاذ مادة التاريخ الإسلامي الكريمة التقية مادة التاريخ الإسلامي الكريمة التقية مادة النس أفكارهم أمثال الفي مهران، ومصرع الحسن لعبد الرحمن الشرقاوي حيث يقولون في المسرحية ما لا يستطيعون فيس التاريخ عندهم أكثر من إطار للحركة ووسيلة لبث السحوم وهم وكذاك فعل بالتاريخ الإسلامي وعاة القرمية ودعاة الديمة اطية ودعاة الشيوعية والماركسية والاشتراكية ولكن تاريخ الإسلام على السنيم حيماً وأقلامهم أنه لا يمكن أن يفرى أحداً من الواعن بأنه حقيقة فهم التاريخ الإسلام أو مفهوم أنه والسلام غلى السنيم عبداً ومفهوم أنه والسلام نشه.

## عمر عبد العزيز أمين (ترحمة القصة)

منذ أكثر من أربعن عاما ( ۱۹۸ ) وعر عبدالعزيز أمن يرجم القصص الغربية ويصدرها في سلاسل وقد ترجم حتى الآن ما زيد على ألف قصة غربية ، وفي هذه الأيام يترجم قصص أجاثا كرستى ( البالغة نحو تسمن قصة وبدلك نجد أن ركاماً ضخماً من القصص الغربي الفاسد المليء بالجريمة والجنس مطروح على أسوار حديقة الأربكية وعلى الأرصفة وهى كتب قبيحة نصور العلاقات بين الرجل والمرأة في صورة غير كريمة وقد ترجمها أناس لا يقدرون أمانة الكلمة ولا مشولية الكاب إزاء الشباب الغض والفتيات ولا قيمنا وأفتيات ولا قيمنا وأن الحقيقة مجتمعنا ، ولا قيمنا وأن الحقيقة المحتمدا ، ولا قيمنا والفتيات بين الرجل والمرأة بيكنون القصة الجنبية ويتطوحون وراء المذاهب الغربية والماركية فيخلطون بين فساد المذاهب الفرويدية والمذاهب المراكبية ويقلمون هذه السموم كلها إلى شباب المسلمين والعرب الذن يظنون أن كل ما يقدم لهم هو حقيقة وهو فن

ومع الأسف فإن القصة قد بامت بالفشل وانهارت ، ان كتاب القصة قد نحولوا ليكتبوا يوميات صحفية أشال : نجيب عفوظ ، ويوسف إدريس ، وإحسان عبد القدوس ، وفارق كبير بين أن يكون الكاتب قصصمياً ينشىء من الحيال شخصيات يدير بينها حواراً وبين الكتابة الاجماعية التي لها مقاييسها ومفاهيمها التي تجمل فارقاً عميقاً بين شخصية القصاص وشخصية الكاتب الاجماعي ولكن كتابنا مع الأسف يكتبون في كل شيء حي فى القضايا الدينية والتاريخية التى لا يفهمون أبعادها كأن يكتب كاتب قصة عن الملك الكرم عزرائيل ( يوسف السباعي ) ويسخر به أو عن النبي الكرم سلمان عليه السلام ويصوره وفق مفهوم التوراة ( توفيق الحكيم ) وهكذا تنتج كتابات القصص باباً واسعاً إلى إفساد المفاهم والتم الإسلامية الأساسية ومن دلائل تخبط كتاب القصة ما كتبه توفيق الحكيم فى الشهور الأخرة عن الحياد وعاولة تحطم مكانة مصر العربية الإسلامية ودعوته إلى إدارة مصر ظهرها للعرب والمسلمين وهى دعوة مسمومة يقوم بها توفيق الحكيم كلما وجد الغرض لذلك فهو محمل فى كتاباته عن العرب وعن الروابط التي ربط مصر بالعروبة فى قسوة وعنف.

## صلاح عبد الصبور

### الشعر الحديث بلا شهادة ميلاد

نشأ الشعر الحديث نشأة ( لقيطة ) فقد خرج عن أحضان الأصالة التي عرفها الشعر العربي المنظوم ، وذلك أن الذن التمسوه أسلوباً للتعبر كانوا في حقيقة أمرهم متغربون ، تابعون لمفهوم وافد من الأدب الغربي الذي له مهجه وطبيعته الشعرية المختلفة عن النظم العربي ، وكانوا من حيث المضمون تسيطر عليهم فكرة الخروج عن القم والضوابط والمعالم التي يدور فها الشعر العربي الأصيل .

وكان أبرز هذه المعالم التى اغرب فها الشعر الحديث سيطرة الأساطير والخرافات القديمة إليه والدعوة الملحة إلى إحياء هذه الوثنيات وذلك حن أخذ برموز الصلب والخطيئة وهي مفاهم نصرانية وافدة ليس لها أصل في معن التراث العربي الإسلامي ، فضلا عن الإحساس الواضح بالسخرية لكل مقومات الدن والأخلاق وتبنى نظريات الفن للفن وإعلاء الجاليات على الأخلاق وسيطرة مفاهم الأدب اليوناني والإغربي التي تركز على الجنس والجسد واللذة والدوران في قلك مفهوم سارير النفسي وفرويد الفكرى والجسد واللذة والدوران في قلك مفهوم سارير النفسي وفرويد الفكري الجنس فالإباحية فضلا عن سيطرة الفكرة الماركسية أساساً مختلف مفاهيمها الجراعية والأوبحة على الوجدان الشعرى فضلا عن قصورهم لدى المفاهم الإنامية والقومية الفيئة أ.

و نرى هذا واضحاً فى أشعار صلاح عبد الصبور ، وأدونيس ، وخليل حاوى ، ونزار قبانى ، والبياتى .

 وأن التجربة التي احتضنها قوى معينة ودفعت بها إلى آفاق الصحف قد باءت بالفشل وانحدرت ولم تلبث أن ماتت ، وقد كان ذلك نتيجة أمرين : أن التعبر نفسه هابط ومستواه الشعرى ضعيف ، وأنه ليس شعراً بالمعنى الحقيق وإنما هو أقرب إلى عبث النثر وأهم من ذلك أن المضمون نفسه كان دائماً تافهاً ومنحطاً ومتدنياً وساذجاً وطفولياً وإذا كان بعض هوالاء يدعون أبهم إنما يصورون (أزمات الإنسان ) فإننا نقول لم : إن كتاباتهم لا تدل على شيء من التجربة ولا من عمق المعرفة بآفاق النفس ، ولا من التأمل العميق الذى عرفه الشعر العربي الأصيل ذلك لأن العطاء إنما يأتى من منابعه ، فأن منابع أمثال هوالاء المذج الأغرار الذين لم يلبث أحدهم أن أمسك بالقلم فكتب شعراً ، وأن آفاق التجربة النفسية عند صاعة المادين عوالم النفس والروح والمعنويات والقيم التي تصنع الإنسان .

وليس من ريب إن وراء الدفع لهذه الموجة المنحرفة قوى بهدف بها إلى كفين غابات بعيدة من التأثير في البيان العربي الأصيل واللغة العربية ، والهدف الفصحي وهدم عامود الشعر الذي هو الشق الثاني للبلاغة العربية ، والهدف هو إشاعة روح العاميات وخلخلة البناء القوى المتن الذي يقوم على مستوى بهان القرآن وبلاغته وذلك لمحاولة إمجاد حاجز باستحداث أساليب عامية نازلة تفصل الأدب العربي عن إطار القرآن والسنة .

ولا ربب إن بعض قادة هذه الحركة هم فى تقدر كثير من الباحثين من الشعوبية . وقد ساوقت هذه الحركة ارتفاع المد المماركسي فى البلاد العربية غير أنها لم تستطيع أن تثبت بعد أن تحطمت الأيدى التى كانت ترفعها وتحمها ولو كانت لها أصالة حقيقية لثبتت واستمرت .

يتحدث أحد أبناء هذا الجيل الذى كونته ثقافة التغريب ( صلاح عبد الصبور ) فيقول : وقر فى أذهاننا الاخلاص لنا إلا بإدراك ما عليه هولاء القوم علم وفن وذوق ، وبالرغم من أنى كنت طالب لغة العرب وآدابهم (فى الجامعة ) إلا أن الأسماء التى تفزع أذاننا كل صباح أو معظمها كانت أسماء أجانب وكنى بالفزع العالى من المستشرقين دليلا على ذلك ، فإن قراءة طه حسين كانت تقودنا إلى (نلينو ) وقراءة تاريخ العقائد الإسلامية يقودنا إلى (أجناس جولد تسهر ) والبحث عن مصادر الأدب العربى كان يقودنا إلى (نولدكه).

أما في مجال الذوق فقد كان المناخ الأدنى آنئد عامراً بأسماء المدارس الأدبية المتوالية منذ نشأت الرمزية في أواخر القرن المساضى ونازعها البارناسية في فرنسا آفاقها ثم خلعت السريالية ضباما على أرض الشعر وعبث مها ما طاب لها العبث حتى ولدت شقيقها الدادية ثم ولدت الواقعية الاشير اكبة وانطلقت الوجودية بمذهبا الحديث في النظر إلى الإنسان والفن.

ولدينا عشرات من الجوركين ( همع جوركي ) والسرا برة ( همع سار بر ) والالاتية ( همع اليوت ) كان كل من كتب حرفاً فى الفن والتذوق بحر ص على أن محليه باقتباس بعض عطرات هولاء الفرنجة .

الدكتور عبد الرحمن بدوى قدم نيتشة ، وشوبهور، وأرسطو والذى قدموا لنا ليسوا هم بدواتهم الحقة بقدر ما هم صورة منعكسة فى مرآة بدوى ، لويس عوض انتظم مجموعة من مقالات الأدب الإنجلزى تضم إلى جانب الروية الفنية الجانب الاجهاعى ، بدوى قدم لنا هولاء الأعلام كأرواح قلقة ولويس قدم لنا أعلامه بعقول مدركة فاعلة .

في هذا الطقس المغرب الضائع نشأ الشعر الحر الذي لم يكن أكثر من تقليد أجني في مرحلة احتواء ضخمة كانت مقاده الثقافة فيها إلى الماركسين والعالمانين الذين كانوا عاجزين عن الأداء العربي البلغ ، والذين كانوا يعملون على الحطة المرسومة في هدم هذا السور العالى الذي يصل الأدب العربي والبيان العربي بالقرآن الكرم ي، وهذا بجال جديد مهما كان زائقًا لإبراز شخصيات وزعامات ومن هنا جاء لويس عوض ليمطمي صلاح عبد الصبور إمارة الشعر ( الحر ) جزاء له على تضمينه شعره بعض مفاهم الإثميل والصلب والحليثة ، وهي مفاهم لا يعرفها الأدب العربي الأصيل ،

وفى الغرب عندما يولون الهماماً للسياب والبياتى وصلاح عبد الصبور ويعطون الجوائز ، فإنما يريدون أن يقولوا كلمة واحدة :

هذه بضاعتنا ردت إلينا :

لقد تغرب الشعر العربي الذي هو ديوان العرب ، ولا يعرفون أنها موجة عاصفة لا تلبث أن تموت وتنطوى وتعود الأصالة مرة أخرى إلى الشعر العربي .



# الفصت لالسابع

## عصبة العلمانية أعداء الشريعة الإسلامية خلفاء على عبد الرازق

١ – خالد محمد خالد ،

۲ – أحمد بهاء ،

٣ – محمد عماره.

ا - محمد أحمد خلف الله .

عمد سعید العشماوی.



#### خالد محمد خالد

حاول الأستاذ خالد محمد خالد أن محدث حدثاً عندما أصدر كتابه (الحكم في الإسلام) محاولا التنصل من آرائه القديمة التي أعلبا في الحمسينيات من إنكار أن الإسلام دين ودولة ، وفرح الساس لهذه العودة إلى الله ولكن التنسيرات التي قدمها لم تكن مقنمة فكيف مكن أن يكون الديمقر اطبة إلى الله الحديثة هي العدل الإجماعي. الحديثة هي العدل الإجماعي. إن خالد محمد خالد قد اشهر في نظر العصريين بأنه من دعاة ( الديمقراطية ) فكيف مكن أن يكون من يقول : هذا مفكر إسلامي ، ثم إن هذه الجماعية فكيف مكن أن يكون من يقول : هذا مفكر إسلامي ، ثم إن هذه الجماعية سقراط إلى كونفوشبوس إلى عشرات من هذه الأسماء ، كيف مكن أن يكون هذا تصور إسلامي بصح معه أن يوصف خالد محمد خالد بأنه مفكر إسلامي ، الحقيقة أن الأستاذ خالد لم مخرج بعد من ذلك التصور المسيحي يكون هذا تصور المسيحي الفكر آخر تحت امم الفكر الإنساني . إن هذا الخلط هو تمامًا عاهله (إخوان لفكر آخر تحت امم الفكر الإنساني . إن هذا الخلط هو تمامًا عاهله (إخوان الصفا ) وأريد به غير الإسلام ، يقول الأستاذ خالد في كتابه الجديد :

أرجو أن مجيء كلامي هذا تصحيحاً لرأى أبديته من قبل في كتافي (من هنا نبدأ) إذ قلت يومها : إن الدن لا يعنيه أن يكون دولة ، ولا يعنيه أن يتدخل في بناء الدولة ، ويبدو أنى كنت يومها متأثراً بتصور مسيحي عن الحكومات الدينية ولا سيا تلك التي قامت تحت ظل الكنيسة في أوربا في عصور الظلام ناسباً يومها أن الإسلام مختلف جداً ، وأن الدولة يشكلها وعضورها كانت تعنيه إلى أبعد مدى وأنه خاطبا بمسئولياتها كما خاطب الفرد والجاعة مسئولياتها .

و في الإسلام بالذات لا ممكن عزل الدين عن الدولة إلا إذا أمكن عزل الدين عن الدين فهو يدرك دور الدولة في الحفاظ على دين الله ويعلن أن الله رع بالسلطان ما لا نرع بالقرآن ، ثم أنه وقد جاء يدعو الناس إلى الدخو ل في دين الله لا ممكن أنَّ يترك الدولة تشكل عائقاً دون هذا الدخول . من أجار . ذلك رأينا الرسول يبدأ بدعوة الملوك والأباطرة ليحملوا تبعاتهم تجاه رعاياهم في إبلاغهم كلمة الله ودعوتهم إلها ، ومن أجل ذلك أيضاً رأينا الإسلام كدىن لا يكتني بدعوة الناس إلى الصلاة والعبادة ، بل رأيناه ينظير للمجتمع وللدولة كل شئونهما فيبن للدولة مسالك الحق والعدل في حمل أعبائها والايغيب الإسلام أبداً عن أى شأن من شئون الحياة نريد أن نعرف رأيه فهما ﴾ وقد حمدنا له هذا العود إلى الله ، ولكن ما رأيناه بعد ذلك من كتابات وخاصة ما نشره في مجلة ( الدوحة ) أحسسنا بأن الكاتب لم نخلع ثبـابه القديمة تمـاماً وأنه ما زال متشبئاً مها ، وأنه أعاد نشر ملخصات كاملة لـكار أفكاره من جديد ، عاد مرة أخرى بعد أن توقف أكثر من عشر سنوات منذ اختفت كتبه الصارخة التي كانت توزع كميات ضخمة أبان مرحلة العلمانية والشيوعية ، فقد انسحب من هذا اللون واستأثر بدراسة السرة النبوية سنوات بعد ذلك قبل أن يعلن تراجعه عن قولته المعروفة ، وبعد أن سحل المستشرقون له التبعية والموالاة كامتداد للشيخ على عبد الرازق ، ثم جاءت كتاباته الجديدة كلها وليس فها ما يتوافق مع الصحوة الإسلامية والتطور القوى الذي قطعته الدعوة الإسلامية لتتحرر من ذلك التيار المضبب الذي كان يكتب به عدد من الكتابات فيخلطون بين الفكر الإسلامي وبين الفلسفات الغربية والشرقية ، وهذه الاستشهادات بكتابات أمثال هؤلاء عن الدن وعن الله تبارك وتعالى وهي موجة معروفة كانت تريد أن تقول : إن أخناتون وأفلاطون وأرسطو وكل هؤلاء موحدون ومؤمنون ، ولم يكن واضحاً أمام من يقرأ ذلك الفارق العميق بين هذا الإممان بالله وبين مفهوم الإسلام ، فَالحَقيقة أن الإسلام نختلف تمـاماً عن مفهوَّم الأديان في الفلسفات بل أن الإسلام جاء ليضع مفهومه في إسلام الوجه لله فوق كل هذه المفاهيم التي تحمل راية الشرك والثنائية ذلك أن الإسلام أقام مفهومه على توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية ولللك فإن استشهادات خالد محمد خالد بالأسماء

الأجنبية والقدعة لم يعد يصلح لأن يقال لشباب الإسلام اليوم الذي تخطى هذه المرحلة وأصبح يفهم الإسلام فهماً صافياً نقياً خالصاً مستمداً من القرآن الكرم ، وقد انطوت المرحلة الفلسفية نفسها التي حمل لوائها كشرون ، وجاءت المرحلة القرآنية الأصبلة ، وكان على الأستاذ خالد أن يتجاوز هذه المرحلة أيضاً وأن لا يتوقف في أوائل القرن الحامس عشر عند مفاهم طرحها في كتبه منذ ثلاثين سنة تقريباً ، وهو بعيد الآن تلخيصها من كتبه في مقالات تدفع عها مكافئات سحية في صحيفة يشرف علها أحد البساريين الذي يتملقون الناس بتقدم كلات عن الإسلام في افتتاحيات المحلات خداعاً ومكراً لينشر بعد ذلك كل سموم الفكر البشرى .

إن إصرار خالد على هذا الخليط من الأسماء التاريخية دليل على أنه بجعل الإسلام أقل قدراً من هذه الفلسفات أو على الأقل مو آذياً لمنا و لا زلنا نذكر كيف غضب سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على عمر رضى الله عنه عندما رآه يقرأ في ورقة من التوراة وقال له كلمته الحالدة : « لو كان موسى حياً لمنا وسعه إلا اتباعي » .

فهذا الحليط الذي يقدمه خالد لا يمكن أن يقره عليه مومن بالإسلام حقاً ، وإلا فكيف بمكن الجسم بين فلاسفة الوثنية والثنائية ، والإغريقية والغنوصية ، فكيف يمكن الجسع بين سقراط ، وأفلاطون وعمر بن الحطاب رضى الله عنه ، وبوذا ، وغاندى ، وهيجل ، وابن سينا وشكسبر ، والمعرى ، وانتشان ، وابن الهيثم ، وديكارت ، وابن رشد ، والفاراني تحت اسم الإنسان السور مان الذي يتحدث عنه ، وهل هناك حقيقة ما يسمى الإنسان الأعلى ؟ أم أنه لا بزال مخدوعاً بكتابات قديمة على علها الزمن ونظريات وافدة علول أن يصوغها من جديد تحت أسماء عربية .

إن الذين أبدعوا هذه النظريات أمثال : بوكاى ، وجارورى ، وهونكة وغيرهم قد أذعنوا أخيراً للإسلام وأحنوا رموسهم إجلالا وإكباراً لمفهوم واحد هو مفهوم التوحيد الحالص الذي جاء به محمد بن عبد الله رسول الله صلى الله عليه وسلم الخاتم إلى البشرية في كتاب منزل موسحى به هو القرآن . إن نظرية الإممان بالإنسانية هى نظرية غربية خادعة باطلة نحن نعرف مصادرها و دعائها وهى ترمى إلى تقديس الإنسان و إفراده بالعظمة ، وهى نغمة طالما رددها خالد محمد خالد ، بينها أن المفهوم الإسلامى يقدم لنا الحق تبارك و تعالى وحده على أنه هو الذى تفرد بالعظمة وأن كل هذه العقول خاضمة له وعبيد عنون جباههم تذللا ويقيناً ، نحن حملة القرآن لا نقر بالعظمة إلا الله تبارك و تعالى ، أما الإنسان فإنه محلوق بجب أن مخضع لحكم الله .

## و من عبار اته الغربية المستمدة من الفكر الغربي قوله :

( تعالموا نقدس حرية الكلمة ) وشهداء الرأى والكلمة، أى كلمة تلك التي ربد أن يقدسها الشيخ خالد، كلمة لامارك وان مسكويه أو سقراط. هل يظن أن كلمات هوالاء أو غيرهم بها قيمة حقيقية إن لم تكن مستمدة من و لا إلا إله إله ه. إن هذه كلمها كلمات بالية تافهة .

وعندما أجريت معه الأحاديث حول عودته إلى الإسلام ممفهومه الأصيل كان خلاصة كلامه أن الإسلام : دمقر اطبة واشتراكية ( أو ما يتلخص في مقا ) كاتما برى أن ما تحن منه الآن من دعوات عصرية تعيش الإسلام وأن الدمقر اطبة هي الشورى الإسلامية ، وأن الإشتراكية هي العدل الاجماعي وهو حن يقول ذلك ينجس الإسلام نجساً شديداً مع الأسف ويضع دن الله للخلف في صف الأيدلوجيات بل بجعلها تفضله ، وحاشا أن يكون هذا، فإن هذه تعيش إلا سنوات قبل أن يصيها الاضطراب والتمزق ، وقد بلغت ذلك منذ تعيش الا سنوات قبل أن يصيها الاضطراب والتمزق ، وقد بلغت ذلك منذ وقد بعيد وهي الآن تضيف وتحذف حتى تتمكن من متابعة المتغيرات وقد ثبت فسادها وعجزها عن إعطاء الإنسان أشواقه ومطاعه ، أن الاشتراكية والدعقر البيئات ، إلى أن برث الله الأرض ومن عليها .

ومن ذلك تسميته ( الحكومة الإسلامية بالحكومة الدينية ) ، فهذا فيه تجن وخطأ، فعبارة الحكومة الدينية لهـا مدلول تاريخي يتمثل في كيان كهنرتى قام فعلا وطال مكته ، وكان الدن النصراني يستغل أبشع ا لاستغلال في دعمه واخضاع الناس له . إن الإسلام في قرات استغلاله من بعض الحلفاء والحكام لم يمنح أياً مهم سلطة بأبوية كهنوتية ، لأنه لا يقسع لأى كهنوت لا في اعتبائيه ولا في تطبيقاته ، من أجل هذا كان تسمية الحكومات الإسلامية المنحوفة بالحكومات الاينية وتحميل الإسلام وزرها أمر مجاف لكل صواب التروقة بالحكومات اللهيئة وتحميل الإسلام وزرها أمر مجاف لكل صواب التران والسنة من آيات وتوجهات ، كما أنه مستمد من حركة الإسلام خلال التاريخ الطويل ، فالقرآن لم ينزل على قلب الرسول صلى الله عليه وسلم ليتميد به المؤمنون فحصب ، بل ليكون أولا مهجاً للحكم يحكم به الرسول صلى الله عليه وسلم أمنه المسلمة بما أراه الله أي مما رسم له في هذا القرآن من سبيل وما قد فيه من قانون : « فاحكم يهنهم عما أنول الله ولا تنبع أهوامهم . . . » . ( الماثلة – ٤٨)

(المائدة - ٤٩)

(۲)

كانت كتابات خالد محمد خالد المحددة فى مجلة الدوحة تلخيصاً لكتبه القدمة ، التي صدرت قبل ذلك ، ولم يكن لديه شىء جديد ، وهو فى تلخيصها وقع فى عدة أخطاء مها أن الأجواء التى كانت تقال فها هذه الكلمات قد تفرت ، فأصبحت لا تجد صدى ، ومها أن مراجعات كثيرة ظهرت لمسائل كان يسوقها سوقاً ، قد وجد من يكشف خطأها ، ولذلك توالت الردود التى تدخص تقولاته ، وتكشف أخطائه .

وقد سقط أكثر من مرة فى موضوعات هامة منها موقفه من معركة كربلاء.

فهو حن عرض لهـ الم يكتف ببيان أن الولاء بجب أن يكون للحق وحده دون غيره وأن خروج الحسين رضى الله عنه لم يكن لتحقيق مغم أو لبناء مجمد شخصى ، وإنما كان لإحقاق الحق وتضحية جليلة فى سبيل هذا الحق ، وقد استشهد الحسن فى سبيل ما اعتقد أنه حق وصواب ، غير أنه ـ على حد مراجعة الأستاذ إسماعيل الكيلاني ـ جاه بروايات يلمح القارئ من خلالها تكفيراً لواحد من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وليته عند اختياره ما اختار من روايات قام بتمحيصها ما دام بريد أن بر تب علمها قضية ، كما كان يفعل أسلافنا المحدثين ، وليته ذكر ها القارئ بسندها حيث لا تحرج فى حقيقها عن كريها رواية من مجموعة روايات تحتمل الصدق وغيره قابلة التمحيص والاختيار . أورد رواية بشكك فى إسلام أبو سفيان من حرب ، وما زعم من أنه وقف على قبر سيد الشهداء حزة وقال :

\_ إن الأمر الذى اختلدنا عليه بالسيوف قد صار إلى غلمان ببى أمية » هل كان حزة تخلد مع ببى أمية على الملك أم أنه كان مجاهد لإعلاء كلمة الله تعالى وقد استشهد فى سبيلها؟

لقد كان أبو سفيان من أعداء الرسول صلى الله عليه وسلم ولكنه عاد فأسلم والإسلام بجب ما قبله ، واشترك مع المسلمين فى معركة البرموك . ومن مذا بجد هذا التحي على حقائق التاريخ .

وما هى مسوغات التشكيك من الناحية العملية ؟ وما هى فوائده لمحتمع المسلمين اليوم إلاتعميق الهوة وإيجاد الشروخ وتكريس التنابذ وإثارة الأحقاد.

لقد قال : إننى كنت قلت ما قلت بفصل الدين عن الدولة متأثر بفكر مسيحى عن الحكومات الدينية ، ولا سيا تلك التي قامت في ظل الكنيسة في أوربا في عصور الظلام ناسياً يومها أن الإسلام مختلف جداً وأن الدولة بشكلها ومضمونها كانت تعنيه إلى أبعد مدى .

هل يقبل خالد بعد أن راجع أن ينسب إليه ذلك الموقف الذي ترأ من منه ، فكيف بجز لنفسه أن ينسب لأبا سفيان موقفا تبرأ إلى الله عز وجل منه ، فكيف بجز لنفسه أن ينسب لأبا سفيان ، إننا نقرأ في كتب التاريخ كثيراً من الأخبار التي نسبا بعض الشعوبيين إلى بني أمية وبني العباس ، هي أخطر ما ينسب إلى حلفاء ورجال ، ونقرأ كذلك في كتب القصاصين أخباراً منسوبة إلى الحلفاء وأهل العلم والأدب هي أقبع كثيراً مما نقرأه لدى المؤرخين والحقيقة التي بجب ألا تغيب عن الأذهان أن الزاع السيامي بين المداليم المختلفة هو الذي أدخل كثيراً من الشوائب في اتاريخ الإسلامي

ولاسها فترة صدر الإسلام والأمويين فالحقائق تشبه الدر الملتي بين أشواك حيث محتاج استخراجه إلى روية وأناة وصبر وتقليب نظر ،أما نزيد من معاوية الذي يسميه الكاتب ( نريد القرود ) ويقول : إنه كان يتلهى عن أمر الإسلام والمسلمين بفهوده وقروده . فإن الأخطاء التي حدثت وارتكبت في عهده لا تجنز لنا أن ننسب إليه ما ليس منه والأمانة العلمية يقتضها التثبت أولا وعدم تضخم هذه الأخطاء ، فأن فها أحقاد وسحائم قرون متطاولة علينا أن نذكر الحقيقة كاملة ولا تكتني بالسُّوء من القول وباطله . قال شيخ الإسلام ان تيمية في كتابه (مهاج السنة) الجزء الثاني والذي نقله غير واحد : إن نريد لم يأمر بقتل الحسن رضي الله عنه ولا كان له غرض في ذلك ، بل كان نختار أن يكرمه ويعظمه كما أمره بذلك والده ، ولكنه كان نختار أن يمتنع الحسين من الولاية والحروج عليه ، فلما قدم الحسين وعلم أن أهل العراق يخذلونه ويسلمونه طلب أن يرجع إلى يزيد أو يرجع إلى بلده أو يذهب إلى الثغر فمنعوه من ذلك حتى يستأسر فقاتلوه حتى قتل مظلوماً شهيداً رضى الله عنه وأن خبر مقتله لمـا بلغ يزيد وأهله سائهم ذلك وبكوا على قتله ولم تسب له حرَّيما أصلا ، بلُّ أكرم أهل بيته وأجازهم حتى ردهم إلى بلدهم وقال : لعن الله ابن مرجانة ، يعنى ( عبد الله بن زياد ) ، أما و الله لو كان بينه وبين الحسين رحم لمـا قتله ، وقد كنت أرضى من طاعة أهل العراق دون مقتل الحسن ( انظر : أيضاً ان كثير والطبرى في حوادث عام ٦١ هـ ) لكنه مع ذلك ما انتصر للحسين ولا أمر بقتل قاتله ولا أخذ بثأره وما عدا ذلك فنزيد وافتراء . إن الوضع في الأخبار والنزيد فمها والتجني على حقائق التاريخ كان يتم قديماً لمصلحة الشعوبية عدوة الإسلام والمسلمين و في عصر نا الحاضر يتم على أيدى أصحاب النزعة الاستعارية التي كان همهم إثارة أحقاد المـاضي الدفن ، وإيقاظ سخائم النفوس بغية إبعاد المسلمين عن أمجاد تاريخهم التليد بقطع صلتهم بالجيل القدوة . ومن هنا وجب على كل من يتصدى لحوادث ذلك التاريخ اليوم ألا مختار من الروايات إلا ما يصح حسب قواعد النقد العلمي التي وضعها أسلافنا رحمهم الله لتحقق للمسلمين خبراً في حياتهم المعاصرة وينبر الطريق للأجيال القادمةو الله من وراء القصد» ا. ه

أما أكم أخطاء خالد محمد خالد فهو دعايتة لإخوان الصفا وقولته العريضة : بأنهم أحرار الفكر ، والحقيقة أنهم ليسوا من المفكر ن الأحرار ولكنهم حماعة سرية هدامة ، ومن أخطائه قوله : إن أخناتون واحد من الأفذاذ الذن مختارهم الضمير الإنساني لكي يقوموا بعمل جيل أو أحيال ، ونحن نسألَ الشيخ خالد : ما هو الضمير الإنساني الذي يقصده ؟ هل هو شيء غير الإسلام ؟ ، وإذا كان غير الإسلام فنحن نرفضه . إن هـذه الكلمات التي يلوكها خالد محمد خالد وغيره ، هي كلمات نثرها أصحاب محططات بروتوكولات صهيون والماسونية وأذاعوها لحداع الناس عن الحقيقة المضيئة المشرقة الوحيدة فى هذا الكون وهى كلمة التوحيد ، وأن كلات الإنسانية هذه المطروقة كانت خادمة فى يوم ما لأهداف خطيرة وإذا كان خالد محمد خالد اليوم سنة ١٩٨٠ مردد الكلمات التي كان يكتمها في مطالع حياته الفكرية سنة ١٩٥٠ وما بعدها ، فإنه يثبت أنه لم يتقدم خطوة واحدة في سبيل الوصول إلى الحقيقة ، وأنه مع الأسف لم بحدد نفسه ولم يتابع تطور الفكر فيصحح الآراءالتي كان تتمسك ما دعاة اللبرالية المهزمة والفلسفات الباطلة ، والتي كان يدعها أولئك الذين بريدون أن يقولوا : إنهم من المتفرنجين التابعين لتيارات طه حسين وسلامة موسى في الحديث عن إخوان الصفا وأخناتون ، وهي معاني أصبحت اليوم منقوضة وقد كشف النقاب عن فساد وجهتها .

إن محاولة خالد محمد خالد فهم الإسلام فى إطار مفاهم الغرب (الدعقراطية والاشراكية) يكشف عن حقائق أقل ما فيها هى علم القدرة على المؤرب على المؤرب على الأصالة وهو الذى درس علوم الإسلام قبل أن يتصل بالفلسفات الممادية وهذه الكلمات التى يقولها لا تقل عن كلمات الماركسين ودعاة الفكر الغرق.

أما الادعاء بأن كل من ادعى التوحيد على مفهوم ما فهو توحيد الإسلام فذلك أمر مرفوض تماماً . إن هذه هي عبارات الماسون ، أخناتون كان موحداً وأفلاطون ، وأرسطو . . لا ، نحن لا نوِّمِن إلا بالتوحيد الخالص الذي عرفه الإسلام وهو إسلام النفسَ لله .

أما إخوان الصفا الذي انحدع فهم خالد محمد خالد فهم حماعة سرية ، وقد تبين من مراجعات كثيرة – للمستشرقين قبل الإسلاميين – أنهم كانوا يدعون إلى غاية مقصودة وهي إقامة إمام بعينه ، ولكنهم أحاطوا هـذه الصراحة بلون من دقة البحث ونعومة النسيج وإثقان الصقل ، كما يقول أحد الذين ردوا على خالد ( عبد الأمير غلوش ) فقد أسسوا حمعية سرية هدامة في مطلع القرن الرابع الهجرى أفرغت على نفسها هذا اللقب البراق الحادع ، ظاهرها طلب المعرفة والانتصار لبيترسول الله صلى الله عليه وسلم وباطنها هدم بيت محمد صلى الله عليه وسلم أى دينه الشريف السمح ، وإزالة دولته الموحدة من الوجود وإقامة دولة لهـا دن مزيج من إسلام ووثنية لا يستطاع فصل أحدهما عن الآخر ، وقد ألف هوالاء الدجالون عدة رسائل أطلقوا علمها رسائل إخوان الصفا ، وهي عبارة عن سياحة تنتقل بك من حقيقة إلى خرافة ، ومن حق إلى باطل ، ومن منطق إلى سفسطة ، فهي سياحة متموجة ذات تعاريج وتضاريس ومنعطفات ملغمة بأنماط منتعالم مرذك ومانى وزرادشت ، وهم قوم ملحدون وزنادقة بموهون بمظاهره كل فرقة بينهم وبجرون في ذلك مجرى المحوس والماسونية التي استهوت محتلف الطوائف والأتماط ، فهم أعرف الناس بدس السم في الدسم وتارة باسم المعرفة وتارة باسم البركات والنفحات الروحانية . وقد انحدع في أعمال هذه الجمعية السرية ورسائلها كثير من رجالات الفكر والأدب والدين ، كما خدعت واستهوت المـاسونية مثل هذا الجمع الغفير ، ومن ذوى الميول والغايات دُونَ أن يعلموا أنها خدنية الصهيونية العالمية . إن رسائل إخوان الصفا التي تترجم عن أفكار ان ميمون لم تخلص للإسلام ولو أنها أخلصت لاعتذر عنها ، أرادت توجيه الإسلام توجيهاً فلسفياً مع حفظ الجوهر ناظرة إلى تطورات الزمن ولكنها لم تكن كذلك بل لوثت الإسلام ، وأقل نتائجها أنها جروت على تحريف القرآن الكرم وإخراجه عن ظاهر التفصيل إلى بواطن التأويل ، كل ذلك تحت ستار الزهد المبرقع والانقطاع إلى الله كما فعل الكثير ون من دعاتهم دون أن يفطن أحد إلى مرامهم الهدامة .

إن هذه النحلة الهذامة تحاول صبغ الملة الإسلامية صبغة الأساليب الوثنية المنضمة للشرك والعبودية والرجوع بالمسلمين إلى الولاء بعد أن ذاقوانعمة التوحيد الحرالخالص.

وسكت الأستاذ خالد إزاء ما وجه إليه ولم بحر جواباً ، سواء في مسألة الحسن أو في إخوان الصفا أو في غيرهما لأنه فوجيء مجو مختلف عن ذلك الجو الذي كان يسبع فيه في الحصينيات ، لقد اتسمت دائرة اليقظة الإسلامية وكان عليها أن تكشف الريف ، قد يكون ما قاله خالد محمد خالد محسن نيق ، ولكن أن وعي المقض المتابع لتيارات الفكر الإسلامي ، وكيف ينقل عن المكانب عن ترشيد أفكاره والارتفاع فوق النظريات الاستشراقية المنطرية فيبدو كأنه تجمد عند موقف قدم .

### أحمدنهاء

هذا واحد من أعداء الإسلام الذىن تسربلوا بأساليب التقية والحيطة وتغيير الوسائل في مواجهة الأحداث ولكن الغاية تظل واحدة وقائمة ، مهماً اختلفت الطرق والأساليب، وقد أتيحت له الفرصة واسعة لهذا العمل عندما تولى تحرير مجلة العربي الذائعة الصيت سنوات، ففتح أبوابها للماركسيين واليساريين والعلمانيين وحشد السموم من خلال أقلام كثبرة ومخطط واضح وهمو من دعاة الربا والناصرية والبعث والاشتراكية، وهو من تلك الجاعة التي أتيحت لهـا الفرصة فى ظل ظروف مصر القاسية فى الستينات عندما فرض على مصر تسليم الإعلام والصحافة والمسرح للماركسين ليبثوا سمومهم فتولى دار الهلالُ ورأس تحرير الأهرام، ثم كان في مقدمة من تركوا مصر عندما وجدوا الفرصة الذهبية هنالك ، فعملوا في الصحافة العربية وكسبوا الكثير ، ثم عاد بعد أن هدأت الظروف لينتقل بين غرف مفروشة في لندن وباريس وحسابات مرصودة وأشد حلات قلمه على علماء الإسلام. وقد تولى تلك الحملة المسمومة على العلامة الكبير الشيخ أبو زهرة فى سنوات حياته الأخيرة ، وكانت فى الأخير حملته على الشيخ الشعراوى ، وهو بحاول عبثاً أن ساجم دور الأزهر وعلماء المسلمين من حدود الله ومن الشريعة الإسلامية ، فقد أبدى أكثر من مرة اعبر اضه على حق الأزهر الشريف وعلمائه في الأدلاء بأرائهم والفتوى فيما يعرض للناس من كل مشاكل متصوراً أنه سوف يسلب الأزهر وعلماءه واجبًا أكيدًا وأصيلا ظل يقوم به على مدى ألف سنة كاملة ، وكان بهاء قد كتب قبل ذلك يقول : إن أى نشاط ديني أو حماعة دينية يؤدى بالضرورة إلى الإرهاب ومحاولة قلب نظام الحكم ، ولذا بحب استئصال الأنشطة الدينية أصلاً . وقال : إن هذا هو رأى السادات قاله له قبل سنوات . قال أحمد بهاء : بريد بعض الناس أن تنصب أقواس النصر لعدد من الصحفيين والكتاب الذن خرجوا من مصر ثم عادوا والذن كتبوا يشتمون مصر في الحارج ويسيتون إليها والآن يتصورون أنهم أبطال ، لأنهم حملوا لواء المحارضة عناما خرست الألسنة ودقت طبول النفاق وهذا منطق عجيب المحارضة عناما خرص معناها ، يقول الكتاب الذى عرض هذا برد على بهاء : أنا أقول بمنهى الصراحة إن هوالاء خرجوا من أجل المال ليكسبوا ولكن صاحب دينار ودرهم وصاحب دولارات تدفع ، لقد انحذ هوالاء نم معام مصر سلعة تباع وشعب مصر مجارة رامحة ، وكانت لكل كلمة بكتبو نها وعناما أحسوا أن الجو العرق بدأ يتحسن وأن الذي كانوا يدفعون لن يدفعوا في المستقبل ، عناما أحسوا أن تجارتهم قد بدأت تبور أسرعوا عائدين ، وقد أكد ( رجب البنا ) في الأهرام أن الأزهر ليس كالفاتيكان ومذه قضية محسومة في الفكر الإسلامي ولكني أردت أن يقوم الأزهر ويأخذ مكانه في الصدارة ويعيد النظر في قانونه ونظامه.

وفى صدد حملته على الأرهر وعلى الشيخ شعر اوى كتب فانر حلاوة في مجلة أكتوبر : لا أحد فينا فوق مستوى النقد وأولنا في هذا الإمام الرفيق أحمد ( ن ماركس ) الذى أفرعته ودهولته آراء الداعية الإسلامي الكبير الشيخ محمد متولى الشعراوى ، كما أفرعت وأرهبت إيليس ، فأعلن الحرب الهجومية عليه من مقره المؤقف في باريس ، ومن المؤكد أن الرفيق أحمد ( ابن ماركس ) من أشد الناس وأكثرهم غيرة على الدن الإسلامي الحنيف ، ولينن و برجنيف ، ومن المؤكد أن خلافه مع الشيخ الشعراوى ليس خلافاً ولينن و برجنيف ، ومن المؤكد أن خلافه مع الشيخ الشعراوى ليس خلافاً شخصياً لا سمح الله ولا عقائدياً والعياذ بالله ، بل هو خلاف فقهي شرعى مذهبي ،ما شاهدت إحماعاً على الأسف والاستمرار مثلاً حدث عناسبة هذا الهجم المذكر على هذا الداعية المذكر المفسر، أما ثالثة الأثاقي فهي أنالرفيق ( ابن ماركس) بصفته من كبار العلماء الواصلين قد أصدر فرمانا عنر بأغلج الشيخ الشعراوى، وحرمانه من الانتساب إلى رجال الدين، وهو سلوك ينفق عماماً مع تعالم كارل ماركس الذي نادى صراحة بتحقر رجال الدن والقضاء على هيديم واحترامهم والإساءة إلى قدرهم . إن هذا صاروخ صنع فى موسكو وأطلق فى باريس . إن مشكلة وضع الشباب على الخط الإسلاى الصحيح ، قد أصبحت من أشد مثاكلنا إلحاحاً وأكبرها تعقيداً ولا أعرف لحساب من توجه الطعنات الطائشة إلى صدر واحد من خيرة علماء العصر وأغيرهم على تقوى المسلمين .

1)

ويقول الدكتور موسى شاهن لاشن : إنه كاتب معروف فى فكره وانجاهه وسلوكه وآرائه تعودنا منه الهجم على أفاضل العلاء محاولا الحط من قدرهم العالى وكرامهم ، هذا الكاتب فى بلد دينه الإسلام ، ماجم الشريعة الإسلامية ، التى كان عليها الحلفاء الراشدون والعلماء المحهدون ، سخر الكاتب من ليلة القدر وخر من هولاء الذين أمسكوا بالأقلام وأفتو فى الحلال والحرام وعباد المادة واتباع لينن واللادينيون لبسوا مسوح الرهبان . وأطلقوا دموع التماسيح يبكون ضياع الدين وطعنوا فى العباد والعلاء وأصبحت ساحة الفكر الديني خليط مزيج تعلوه الفوضى وأصوات المنوغاء . إن السخرية من الشريعة الإسلامية ومناسكها تحدم فكراً أجنبياً ونظاماً لا ديناً وهى تسىء إلى مصر والإسلام وتستخف بأحاسيس المسلمين .

وقال أحمد زين : ماذا يعني الكاتب عندما قال عن ليلة القدر : إن الله سبحانه وتعالى يقم فها ( أوكازيوناً ) لعباده فيه بسعر الجملة أسهل وأرخص وهل يليق أن يقال عن الله سبحانه أنه يقم أوكازيوناً ، وهل بجرو أن يقول الكاتب هذه الكلمة عن استأجروه ليمعل عندهم ، أم إن الاستهزاء بالله واجب وأننا تخشى الناس ولا تخشى الله سبحانه وتعالى .

لقد قضى فى الكويت عدة سنوات كانت صحف الكويت خلالها تشن خملة عنيفة على مصر وشعب مصر فلم يفتح فمه بكلمة واحدة لبرد على الحملة خوفاً على الدنانبر التي كان يتقاضاها ، وهذه سنة بعض الناس بهربون من الوطن عندما يصاب بنكية. إن كلام الكاتب هذا فيه من إساءة التمبير ما لا يخي فى حق الحالق تبارك وتعالى لأن فيه يشبه فعل الله سبحانه بفعل البشر على صورة هزلية ، والله تبارك وتعالى مسرزة أن يتحدث عنه بصورة تشعر ولو من بعيد بالهزل ، فالكلام عنه سبحانه وتعالى يجب شرعاً وعقلا أن يكون متسماً بالخبر وألا يكون منافياً مع الكمال المطلق المتصف به سبحانه .

وإذا كان أحمد مهاء لا يسمح لنفسه بل لا بجرو أن يتكلم بنفس هـذه العبارة فى جانب رئيس الدولة ، فإنه بجب أن يعلم الجميع أن جانب الله هو الاسمى والأعظم وذاته سبحانه مقدسة لا يجوز شرعاً ولا عقلا المساس ولو من بعيد بحلالها ».

ويعاود أحمد بهاء المعركة من الشريعة الإسلامية فى صورة علماء الإسلام من أجل الربا ( إن على علماء المسلمين أن يكفوا عن الحديث ، عن الربا ، والأزهر ليس فاتيكان حيى تحسم ويثور ، إتما الأزهر عجب أن يكون كما أقم جامعة عليا لعلوم الدن ، الأزهر أو أى مؤسسة دينية رسمية ليست جهة أتخاذ قرار وليست سلطة إصدار تشريع ، تحليل وتحريم شهادات الاستمار مثلا . إن استخدام السلطة لرجال الدن عبر تاريخ الدول الإسلامية كان دائماً وخم العواقب ) .

إن أحمد بهاء في هذه التصريحات بريد أن يفرض أن مصر دولة علمانية متجاهلا نصوص الدستور عن الإسلام ، وأن الشريعة الإسلامية هي المصدر الرئيسي للقوانين وهذه جرأة بالغة في مواجهة قضايا الإسلام ، ولم يتوقف عند هذا الحد ، بل تابع دعوة التغريب المكارهة لموجة الإسلام الجديدة فهو بهاجم البنوك الإسلامية ويشكك فها ويتبها بأن في معاملاتها ربا ، في إطلا أعداء الإسلام ، وهي في نفس الوقت حملة بهو بن للربا لحساب البنوك الربوية ، وقد استخدم في ذلك كل أسلحة الفمز والتعريض والشم الصريح للممارضين حيث يصف دعاء الإسلام بالجهل والعيث والافتراء والجمود بينا يصف دعاء الإسلام بالجهل والعيث والافتراء والجمود الإسلام ، ويقول : إن الشريعة الإسلام بالجهل والعيث والافتراء والجمود الإسلام ، ويقول : إن الشريعة الإسلام اليست صالحة لكل زمان ومكان :

وأن الصحابة غيروا الأحكام التي شرعها الرسول صلى الله عليه وسلم حسب تغير العرف والمصلحة لظنهم أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يصدر حكمه إلا في ضوء الظروف القائمة ، والادعاء بأن شهادات الاستيار تستشر في مشروعات خبرية ، بينما المعروف أنها تقرض مرة أخرى إلى الشعب بفائدة أكبر ، وبهذا يتضح أن مال شهادات الاستيار تقرض برا با ويصبح صاحب الشهادة آكلا مؤكلا الربا في وقت واحد ، ولا شك أن أهد بماه يتصدى للرأى الإسلامي في جريدة الأهرام لحلمة البنوك الربوية وهو يسعمل أسلوبا متعالياً لا يقبله أحد ولا يقنع أحداً عما يقول ، وعاول أن يحرر مفاهم حن برد عليهم لا يقبل منه ذلك لأنه ليس متخصصاً.

يقول المستشار محمد كمال فراج : إن الكاتب لم يتحر شرعية الموضوع وإذا كان من حقه أن يكتب في الصحف فالأولى محكم القرآن أن يبغ بجميع وسائل النشر وليس في الإسلام رجل دين بل حكم وحاكم ومحكوم منه ومحكوم عليه ، أي مكلف ، وفي لجنة الاقتصاد والمال بمجلس الشعب المصرى انهينا إلى تحريم الربا بنص قطعي الدلالة وكان من معاملاته شهادات الاستثمار عدًا المحموعة (ج١) وروى إمهال المتعاملين بالربَّا فترة يصححون خلالها أوضاعهم وفقه الإسلام يقيم الهيكل الاقتصادى على أرقي ما عرفه الفكر المعاصر ، وليس من الصحيح مهجياً تجريد الاقتصاد من جوانبه وقضى على الوصف اللاربوي،ومهج الإسلام أنه كفاء، وشفاء ، ووفاء ، ووقاء ولا اتفق مع القول بالبديل الشرعى ، فالبديل يقتضي المساواة ولكن الربا تخريب للاقتصاد بالمفهوم الاقتصادي،على أن فكرة القيمة في القرآن تمتاز عن دلالها في الاقتصاد فهماً يتعلق بكل مال له منفعة تحافظ على بقاء الكون إحياء وإنماء ، والربا أسلوب تعامل فهو وسيلة لا يتعداها إلى الغاية فلا يكون المبادل إلا بن قيمتين محدودتين ، وهذا أصل في البيوع في القانون المقارن والمنقول بالدليل على الفقه القرآني في تحديد محل الالتزام ، والكاتب زميل في هذا التخصص ولم يتخذ هذا القرار في مجلس الشعب إلا بعد الموافقة الاجتماعية للمؤسسات المتعاملة بالربا ، والبنك الدولى ذاته عدل عليه نظام الإتراض بفوائد إلى نظام المشاركة ، فراحت معاملاته من نسبة ١٠٥٨ إلى ما زيد على ٢٥٪ ، وقى الإسلام يكفل الاستغلال لعلماء الدن إلا من اتباع الفقه ليتحرروا من ابتداع الفكر ، وقالت مجلة البنوك الإسلامية : إن جاء بدأ بالتشكيك دون إلمام تام ووقوف على الأشياء في المناشط مصرفي والماملات الاقتصادية الإسلامية مي حلقة من المنظومة الاقتصادية التي مهدف وأولا وأخيراً إلى تحربر المختمعات الإسلامية من مسسوءة الربا وقبضة أولا وأخيراً إلى تحربر المختمعات الإسلامية من مسسوءة الربا وقبضة المؤسسات الربوية وهي بالحق النظام الاقتصادي الديل الذي برز إلى دنيا الوقع ، وقد برهت هذه المؤسسات على أنها أوعية لها من الفاعلين القاعمة وتفوق علها .

(٣)

فإذا أضفنا إلى ذلك أن أحمد بهاء دائم السخرية يكتب التراث في التفسر والحديث والفقه و عاول تقليل من شأن أثمة هذه العلوم ، يقول : الكتب القديمة التي يعتبر ها البعض تراثاً رغم أنها كلام فيه سحف عظم لا يقدم والا يوخر ، وهدف الكاتب من هذا الهجم أن ينصب نفسه وأقر انه أثمة بجيدين في دين الله علون آرائهم محل شريعة الله ، وإذا كان هذا هو رأى أحمد بهاء في التراث الإسلامي فهل هو هذا رأيه في التراث اليوناني والروماني القدم ؟ واعظم من التراث الإسلامي نظره يقد من التراث الإنافي الإسلامي فيل هو مذا رأيه في التراث اليوناني الإسلامي فيل هو هذا رأيه في التراث اليوناني الإسلامي في نظره و غذا من التراث اليوناني الإسلامي في نظره و في نظره و أنسانية التراث اليوناني الإسلامي في نظره و في نظره و أنسانية الإسلامي في نظره و أنسانية التراث اليوناني الإسلامي في نظره و في نظره و أنسانية التراث اليوناني التراث اليونانية التراث اليوناني التراث اليوناني التراث التراث

وهكذا يعمل التقدميون العلمانيون المـاديون ، على مهاحمة القيم الإسلامية والتراث الإسلامى والطمن فى الشريعة الإسلامية ، وتبريز الفكر الأجنبى والوافد وخاصة الفكر ( المـاركسي اللينيي ) ، فذلك شيء مقدس

وحن تولى أحمد بهاء مجلة العربى ، تولى رجاء النقاش مجلة الدوحة ، ومن خلاتها انتشرت سموم الفكر الوثنى والمماركسى ، حيث برى من بدعو إلى معارضة مصادرة الكتب الى تهاجم الإسلام ، أنهم برون أنهم فى مرحلة جديدة بعد هزيمة المماركسية والناصرية فى البلاد العربية ، ولكهم ترحفون حيث ينتفعون بالتناقض بين مصر وبعض البلاد العربية . إن المحاولة مستمرة داخل قفازات من حرىر وبأساليب الغزو الفكرى عن طريق تغيير العقلية الإسلامية والأعراف الإسلامية إلى عقلية تابعة خاضعة للوافدسواءمن الفكر الغربي المباركسي أو الرأسمالي على السواء. إن هدف هؤلاء حميعاً ماركسيس، وليبرالين ، احتواء الفكر الإسلامي وتغريب المحتمع الإسلامي تحت أسير الحضارة والتقدم . إننا لن نقبل رأى (توعبي) الذي طالما ردده أحمد مهاء من أن استبعاب التكنولوجيا مرتبط باستيعاب التجربة السياسية الغربية . إننا نحن المسلمون لن نقبل التكنولوجيا والعلوم الحديثة إلا كمواد خام نشكلها في دائرة فكرنا ونصنع منها حضارة الإسلام ولن نكون أتباعاً أو قابلين لدائرة الاحتواء إن هؤلاء التغريبيوننتاج غبرأصيل محمون أهداف الهزتمة والانحلال عن طريق أسلوب لين خادع ، كتب أحد الكتاب يعرف بصديقه فقال:( له لون سياسي معروف ارتحل لكي يضع نفسه في خدمه أهداف بعيده عن رسالة القلم وبعيدة عن أمانة الكلمة ، ولكي بروج الأكاذيب ويشوه الصورة السياسية والاجهاعية ولم يكن الأجر المقبوض عن هذه الكلمات السوداء هو الأجر الشرعى القانوني، بلكانرشوة مستترة يوزن فيها السطر الواحدو توزن فها درجة حرارةالشتاتموالتشويهوالتشهير ممثاقيل الأصفر الرنان). ويتحدث أحمد ساء عن جيله ، ولا يستحى بأن جيله هذا هو جيل الستينات اللعبن ، الذي كان أسوأ جيل شهدته البلاد العربية وفيه نفقت فلسفات الهزيمة والشعوبية ، وقد بدأ هذا التيار في مجلة العربي بالحديث عن فتحى غانم ، وصلاح عبد الصبور ، ومن الطبيعي أن تتفق هذه الذيول المتبقية من حماعة الهزيمة وأن تدافع عن الفن القصصي المـــاركسي الذي قدمه فتحى غانم ، ونعان عاشور وغيرًهم ، وعن الشعر الحر الذي قدمه أدونيس والسياب ، وحجازى ، وعبد الصبور وهم محاولون تركيز هذين التيارين المهارين وإحيائهما بعد السقوط،وبحول أحمد مهاء في افتتاحه مجلة كالعربي العمل لترويج هذه المفاهم الزائفة ، بعد أن كانت المحلة في أيام أحمد زكى تقدم عرضاً شاملا للعالم وتياراته وتحولاته . إن مجلة العربى قد استخدمت خلال فترة تزيد عن سبعة سنوات لحدمة الفكر المعادى للإسلام وتجمع فمها كل اليساريين والشعوبيين والزنادقة ، وإثارة مفاهيم المــاركسية والعلمانية في غلاف براق ،ومعهم فهمي هويدي بمركس الإسلام ويثير الشهات .

## محمدعمارة

إن بدعة اليسار الإسلامي التي ظهرت في السنوات الأخبرة كانت ممثابة عملية تمويه كبرى ، فإن دعائها عاولون أن يضعوا أنفسهم في صفوف الباحثين المسلمين وهم يتناولون المسائل الإسلامية بجرأة بالغة ، ويصدرون مها عن مفهوم ناقص :

أولا: من حيث أنهم لا يومنون بالإسلام كنظام مجتمع ومهج حياة وعاولون إخضاعه لنظريات الطور التي خضع لها الفكر المسيحى الغربى ، ومن حيث سوء عقيدتهم في الرحى والنبوة فهم عاكمون الإسلام كنظام بشرى وعاولون إمجاد النغرات في جوانبه يعتمدون فها على ظاهر بعض الأحاديث كحديث: وأنم أعلم بأمور دنياكم والذي يتخذونه تكأة القول: بأن الإسلام دن عبادة ولاهوت، وأنه يترك للمسلمن الحرية في اتخاذ مناهج الحياة الإجهاعية والاقتصادية والسياسية وليس الأمر كذلك ولم يكن مذا الإطار الذي قبل فيه الحديث ولا هذه هي الرجهة فيه.

ثانياً: من حبث أنهم يعلون من شأن النزعة القومية بمفهومها العالم في وعملونها أساساً ومصدراً ، ويجعلون الإسلام قطاعاً منها وهذا ما لم يقل به مفكر مسلم أصيل، ذلك أن العرب قبل نزول الإسلام لم تكن لهم قومية واضحة وقد خلا شعرهم وكتاباتهم من ذكر العروبة وأن الإسلام هو الذي معمهم عليها وجعلها في إطار الإسلام، فالإسلام هو الذي صنع للعرب مجدهم وهم لم يكونوا الا شيئام بعثراً ولن يكونوا وكيف ممكن أن يوضع المهج الإسلامي الجامع الفسيح الحوانب الشامل للعقيدة والمعاملات والأخلاق، موضع النظرية القومية، الذي تتعلق بالجنس والدم والعرق، محيح أن الإسلام لم ينكر الإعراق ولكنه جعلها في إطار الإسلام وجعلها سمحة كرعة واسعة الأفق، قابلة للالتقاء مع القوميات

الأخرى تحت لواء الأخرة الإسلامية وحررها من العنصرية والكراهية والاستعلاء، ونقاها من دعوى الجاهلية .

ثالثاً: من حيث إيمام بالنظرية المادية والتنصر المادى للتاريخ والإبمان بالصراع الطبق وهذه كلها مفاهم النظرية الماركسية التي لا يمكن أن يخضع لهما التاريخ الإسلامى ، ولا الواقع الإسلامى ، هذا فضلا عن فساد فكرة ( اليسار الإسلامى ) ، فليس فى الإسلام بمن ويسار ، ولكن هناك مبح الله تبارك وتعالى يعمل الجميع حاكمن ومحكومين على تطبيقه ، والالترام به والعمل فى إطاره ، مع الساح لاختلاف وجهات النظر وخلاف أمى رحمة كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم .

رابعاً: موقفهم الحاقد من الدولة المثانية وإنكارهم فضلها فى حماية الإسلام أكثر من أربعة قرون فى مواجهة الحملات الصليبية المتجددة فضلا عنى موقف السلطان عبد الحميد الحاسم فى مواجهة الصيبونية العالمية

ولكن الهدف المضمر وراء هذه الهاولات هي اتخاذ الإسلام ستاراً لهدم مقوماته في نظر أتباعه من خلال إغرائهم بأنهم يتكلمون بلغة إسلامية ، غبر أن الغرض الواضح معروف وهو تفتيت الإسلام وإخراجه عن مفهومه الجامع ، واتخاذه أداة لتبر بر الواقع من مثل دعواهم بأن الحلفاء غبروا بعض التصرفات التي جرى عليها المجتمع في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم و برى كل هذا إلى الوصول إلى ما لا يقره الإسلام هو تبرير :

١ – القوميات بمفومها الغربي .

 ٢ - أو قبول مناقض المجتمعات الإسلامية كالحمر والزنا والربا نحت أى محاولات لتدرر ذلك أو الهموين من شأنه .

وفى الأخير إنما تجرى هذه المحاولات بقوة فى هذه الأيام ، لتأخير للمبينة قوانين الشريعة الإسلامية والتوهين من شأقها ومن تنائجها خدمة للنفر ذ الغر و الذي برغب إلى محاولات لوضع الإسلام فى مستوى بعض النحل وذلك للقضاء على ذاتيته وتميزه الخاص على النحو الذي يسمى اليه دعاة ( الحوار ) وغيرهم .

وقد جرى الدكتور محمد عمارة شوطاً طويلا في تجديد كتابات همال الدين الأفغاني ، ومحمد عبده ، والكواكبي واستغل نصوص هذه الكتابات في خدمة قضايا مثارة : كقضية المرأة ، أو قضية المعاملات مع أن اجتهادات الشيخ محمد عبده كانت لعصرها ولوقها ، ولا يمكن أن تكون صالحة لعصرنا بعد مرور أكثر من سبعين عاماً ، وبمراجعة كتاب ( تجديد الفكر الإسلامي خدمة ومدرسته ) للدكتور عمارة يتبين إلى حد أمكن استغلال للتاريخ وهي محاولة خطيرة مرمى إلى استغلال النصوص القدعة ومن ذلك ترجم لبعض الشخصيات الإسلامية على التحو والمدي وما كتبه أحمد عباس صالح عن العمرة وهذه ظاهرة في حاجة إلى الدرات الإسلامي في عاولة تقدم وما كتبه أحمد عباس صالح عن العمرة وهذه ظاهرة في حاجة إلى دراسة لأنها تمتد و ممتد حتى تتصل بكل الراث الإسلامي في محاولة لتقدم مفهوم جديد مختلف عن المفهوم جديد مختلف عن المفهوم جديد مختلف عن المفهوم جديد مختلف عن المفهوم الأصيل (وهم مرون أن طه حسن ، وهبكل،

وقد عى الماركسيون فى الفترة المماضية برجلين : الطهطاوى الذى اعتبروه مدخلا المتحدوه مدخلا إلى الفكر الغربى ، و ( الكواكبى ) الذى اعتبروه مدخلا إلى الفومية ، وفى السنوات الأعمرة استخدم المماركسيون آراء الشيخ عمد عبده استخداماً واسعاً فى سبيل الحيلولة دون الفهم السلى الأصبل ، حيث كان الشيخ عمد عبده علول عن طريق التأويل محاولات برمى با إلى الدفاع عن الإسلام من أنهام الغربين له بالجمود .

٧ - ومن أخطاء الدكتور محمد عمارة فى ضوء مفهوم الإسلام تفسيره للحرب الصليبية ومقاومة الماليك للتتار وغيرها على أنها معارك عربية قومية بينا هى معارك إسلامية حقيقية كان يديرها المرابطون والمحاهدون المسلمين ورجال الطرق الصوفية . ومن العجيب أن يقال : إن حروب التتار ، والحروب الصليبية هي حروب عربية قومية ، وهي مرتبطة أساساً بنروغ الإسلام وأثره في السيطرة على مناطق كانت في حوزة الدولة الرومانية في الشام ومصر والمغرب ، وقد امتدت هذه المعارك منذ ظهور الإسلام في الشام ومصر والمغرب ، وقد امتدت هذه المعارك منذ ظهور الإسلام

ين المسلمين على حدود الشام والدولة اليزنطية ، ثم اتسعت إلى حروب صليبية فى الشام وحروب الفرنجة فى المقرب بمحاولة استرداد الأندلس ، كل هذا دار فى إطار الصراع الذى أثاره الغرب فى دعوته إلى القول : بأن كل ما كان فى يد المسيحية بجب أن يعود إليه ، فكيف يمكن القبول بدعوى محمد عمارة وحاشيته فى إنكار هذا الفهم الحقيقى ، وحصره فى كلمة عروبة مع أن كلمة العروبة لم تكن موجودة فى ذلك الفترة ، والمعروف أن كلمة العروبة لم تظهر حقيقة إلا بعد سقوط الدولة الشمانية عام ١٩١٨

٣ - كذلك فإن هذه الحملة الضارية على الدولة العيانية (الدولة الإسلامية التي حت العالم الإسلامي أكثر من أربعة قرون من عودة الحروب الصليبية الأوربية ) تواجه دائماً بالكراهية والانتقاض من عارة والماركسيين حيماً ، لأنها الدولة الإسلامية التي غزت أوربا والتي عمل لهما الأوربيون مثل حقد العلانيين تماماً ، فإذا كان هناك مدخل حقيق لدور ينسب إلى الدولة العيانية في صراع مع العرب أو عماولهم تغريك العناصر أو تعليق دوم الاتحاديون أصدقاء الدوية والنمان أن نفسب هذا الدور إلى القائمين به الدعوة القومية المفرغة من الإسلام ، والداعية إلى الطورانية ، وهم الذي العموا طرابلس الغرب لإيطائيا ، وسلموا فلسطين للصهيونية ، وأدخلوا الدولة العيانية الحرب العظلي في صف الألمان ، هولاء أولياء الصهيونية وعملاء العالمية والخيا الموات عربة كثيرة ، وحمل لواء الدعوة القومية على مفاهيمهم في أحزاب عربية كثيرة ، وحمل لواء الدعوة القومية على مفاهيمهم شيخ دعاتها ساطع الحصرى ومنورائه لوي الأرسوزى ، وميشيل عفلق ، وجورج حيش وغيرهم.

ولابدأن تتلاقى مفاهيم محمد عمارة مع هوالاء الذين ينتسبون إلى المـاركسية والقومية المفرغة .

وحين تقرأ كتابات محمد عمارة عن الوهابية والسنوسية والمهدية ، نجاد الهدف واضحاً وهو ضرب الوحدة الإسلامية القائمة باستثارة شهات وهدم قيمه ، وذلك من إدخاله عبارة جهة العروبة ، وما يسميه عروة الدولة والفكر والحضارة حيث لم يكن هناك ما يسمى صدًا الاسم .

وتأويل التاريخ الإسلامى من تفسيرات القوميين والإقليميين والماركسيين فكل مهم بحاول أن يفرض على هذا التاريخ مفاهيمه وتفسيراته ، وفي أبان الدعوة القومية برز كتاب كثيرون بلوكون عبارات القومية العربية ويوزعومها علىالدول الأموية والعباسية وغيرها بغير حساب

وبحاول محمد عمارة أن يصور السنوسية والوهابية والمهدية وكأنها معارضة للدولة العبانية ومعتبرة إياها دولة استعارية ، ولم يكن الأمر كذلك فى الحقيقة .

إن خطأ عمارة أنه يفسر التاريخ بأهواء القوميات والمباركسيات المعاصرة التي ريد أن ترتد إلى الوراء لتجعل لها جدوراً غير حقيقية ، وهي تعتمد في ذلك على بحيوط واهية مها ذلك الحيط الذي تردى فيه الكواكبي وهو الحلاقة العربية ، وما يسمى بالتسلط العماني في حكم ما يسمى بالأمة العربية ، حيث لم يكن هناك مفهوم يسمى الاستمار في هذه المرحلة أو في هذه المرحلة ، وكلمة الاستمار كلمة مستحدثة ارتبطت بالاستمار الغربي وحده، أما العلاقة بين الدولة العمانية والعرب ( سواء المصرين أو السوريين أو الجزائريين أو الجزائريين بالدولة العمانية والعرب ( سواء المصرين أو السوريين أو الجزائريين بالمحتفر الذي كان يستعد بعد انتهاء الحورب الصليبية إلى جولة أخرى لولا هذه الوحدة التي طالباه علم مصر وتونس وغيرها الدولة العمانية بصفها ولياها كلمة «لا إله إلا الله».

وكل التفسرات التي تحاول أن تصور الأمر على غير مذا فهي تفسرات ضالة ، ولقد حضرنا الملتني الإسلامي في الجزائر عام ١٩٧٢ ونوقشت هذه القضايا مناقشة واسعة . إن هذا الانجاه الذي محاول أن يصور الوهابية والسنوسية والمهدية في صورة معارضة سياسية للدولة العبانية ومعتبرة إياها دولة استمارية هو اتجاه مرواغ غير صحيح وليس هناك أي سند له أو أي دليل ، فإن المسلمين في هذه المرحلة لم يعرفوا هذا ( الاتجاه العروق ) المفروض من بعد على تفسير التاريخ في مراحل سابقة لوجوده مثلا، ولعل هذا انسياق وراء التيار البحثي والمماركسي الذي يحاول أن يفسر التاريخ الإسلامية تفسيراً تحرج به من مفهوم ( الجامعة الإسلامية ) والوحدة الإسلامية التي يكرهما البث ودعاة القوميات من ساطع الحصري إلى محمد عمارة.

الى يجرهمها البعث ودعاه العربيات من ساطع الحضرى إلى محمد عمارة.
و هم محاولة لالتقاط كلمات من هنا وهناك لإقامة مفهوم وهمى ، ولست
أدرى لماذا هذه الكراهية العنيقة للدولة العمانية — وخاصة من مدعبي البسار
الإسلامي وكان الأولى سم أن يكونوا منصفين ، إلا أن تكون مؤامرة
لموازرة مفهوم الصهيونية العالمية والشيوعية العالمية التي هدمت هذا الصرح
لإقامة دولها في فلسطين ومن شأن هذا أن يكشف أن هناك ارتباط خي بين
المماسونية وبين هذه الدعوات التي عملها الكارهون للدولة العمانية من
أحمد ماء وعمارة وغمرهم.

\$ — كذاك فهناك الرج بكلمة العقلانية فى كل ما يتصل بالإسلام ، فما كان الإسلام عقلانية خالصة ولا كان هو ( المعترلة ) ، وما كان كل خارج عن الإسلام من الثوار على النحو الذي أورده فى كتابه ( رجال ثوار ) حيث ضم دعاة الباطنية إلى إعلام الإسلام ، وهو فى كل كتاباته يصف حيث ضم دعاة الباطنية إلى إعلام الإسلام ، وهو فى كل كتاباته يصف الأفغاني بأنه كان عقلانياً قومياً ، وما كانت تلك العبارات أو المسميات عما نصور موقف هذا الرجل أو موقف محمد عبده أو رفاعة الطهطاوى . كذلك فإن أحداً مهم لم يكن علمانياً بالمعنى الأوربى الذى هو فى الرحمة الحقيقية (لا دينياً ) .

ورجال العلم وفي ظل قسوة الكنيسة وطغيان الكهنوت، وهذا أمر نختلف تماماً في الإسلام، فالإسلام لم يعرف الكنيسة ولا الحكومة النيوقراطية، وكان نصيراً لحن الجاعة وللحرية وقد أفسح المجال المعلم الإنساني، وكان من أبرز منجزاته ( المهج العلمي التجريبي الإسلامي ) الذي نقلته أوربا وبنت عليه حضارتها.

٥ – ومن أخطائه حملته على السلف الصالح وإعلاء شأن القلاسفة، والمتحلمين ، وخاصة الحلاج ،

والعلمانية نبت أوربي خاص وضرورة وجدت أبان الخلاف بين الكنيسة

وابن عربى . والفرامطة ، والباطنية فإن هولاء لم يكونوا دعاة إسلاميين حقيقين أو مناضلين كما يسميهم ، فضلا عن أنهم ناقضوا أصل الأصول فى الإسلام وقد ثبت أنهم كانوا بهدفون إلى هدم الإسلام بتدمير الدولة الإسلامية ، لفلك فلا يمكن أن يوصفوا بأنهم فرسان الدفاع عن إنسانية الإنسان ، وليس معنى أن بعض الفقهاء ارتبطرا بالحكام أن يوضع هولاء المختصد على الإسلام بالمقابل فى صف الثوريين المصلحين ، ولقد رفض الإسلام مفهوم الفلاسفةالذين يقولون: يقدم المادة والعالم وأزليهما رفضاً تاماً.

ومن أخطائه الفصل بن العلوم الشرعية والعقلية والعمية بيبما وخاصة بن التصوف والشريعة فهذا مفهوم خاطىء ، أو بن الفلسفة والشريعة ، ولا يمكن القول بالنظر فى كل مهم بمهاجه ومعايره ، فليس هناك مهج أو معيار لمكل علم ولكن هناك مهج وآحد تماكم إليه العلوم كلها هو مهاج الشريعة الحاكمة على كل العلوم من جهة واحدة هو سلامة صلها بالعقيدة . ومعى ما يقول عمارة : شديد الحطورة ، فهو يدعو إلى تقبل التصوف الفلسى وهو خارج تماماً عن مفهوم الإسلام وكفلك قبول الاعزال وفيه انحراف كثير .

ومن أسوأ ما قال محمد عمارة قوله : (إن الدولة) التي بناها وأقامها الرسول صلى الله عليه وسلم فى المدينة على شرع الله وسنته عليه الصلاة والسلام لم يكن لهما علاقة بالدمن.

ولا أدرى كيف بلغت به الجرأة على الحق هذا المبلغ وهو يعلم أن الدولة الإسلامية التي أقامها رسول الله صلى الله عليه وسلم قامت على أساس أحكام الله : « وأن احكم بينهم بمما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك . . . » .

٦ - وبجرى الدكتور محمد عمارة مع ذلك التيار الحطر الذي عاول احتواء الفكر الإسلامي والذي يديره أعداء الإسلام ، على هذا الأسلوب الحبيث ، وهو إثارة التعصب القوى والمذهبي وإشعال نار الطائفية فيتناحر المسلمون ويتنازعون فها بيهم فيضلوا وتذهب ربحهم . هذا الأسلوب الحبيث تستعمله اليوم بعض المحاور الحاقدة على الإسلام ببث الشائعات الكاذية المنوضة وإثارة الأحقاد المندرسة ونكأ الجروح القديمة المتدملة من أجل المنوضة وإثارة الأحقاد المندرسة ونكأ الجروح القديمة المندملة من أجل ما نجده من تأليف الكتب وإذاعتها عن طريق دور النشر الكبرى عن المذاهب والفرق الإسلامية بعد أن انطوت صفحها وانتهى أمرها ، ولم يعد لها وجود حقيق في المجتمع الإسلامي ، وهو عمل من أعمال الغزو الثقافي الذي رمى إلى إحياء هذه الحلافات وتمزيق جهة المسلمين والحيادلة دون الثقاف المسلمين على وحدة الفكر الحقيقية المنبعثة من مفاهيم أهل السنة والجاعة ، وبذلك فإن محمد عارة و وهو في احد أعماله العديدة ينشر تاريخ الفرق الإسلامية تما يعد خطوة في هذا الطريق ، وقد بدأ هذا العمل يؤدى دوره الخطر المسموم منذ بدأه أحمد أمن وكان قد عقد موتم في تليتمور منذ الخسات أوصى بإعادة إثارة الحلافات والفرق عن طريق موالفات تجدد هذه القضايا .

ولقد تكشفت أمحاث الدكتور محمد عمارة عن أخطاء تاريخية عديدة راجعه فيها ذوى الشأن ، تبن منها غلبة أهواء المذهب على حقائق التاريخ .

### محمد أحمد خلف الله

تناولنا أعمال الدكتور خلف الله في فصل سابق ، ولكن كان علينا أن نمرض له في هذا الباب لأنه شغل نفسه في السنوات الأخرة عسائل الشريعة الإسلامية و تصدى الفتوى فيها ، وهذه ظاهرة جديدة نعجب لها من أسماء لم يكن لها اتصال جا من قبل شأنه في ذلك شأن حسن أحمد أمن الذي نفث سمومه وما زال ينفشها على هذا النحو الذي يشغل خلف الله ، وعمارة ، ماء البحرة الهادئة بإلقاء الأحجار والأوساخ ، وتاريخ الدكتور خلف الله منظم منذ بدأ حياته الثقافية بكتابه (الفن القصصي في القرآن) وما نقسته من منظم منذ بدأ حياته الثقافية بكتابه (الفن القصصي في القرآن) وما نقسته من أنه بحو الحر غير موضع الثقة في عوث الإسلام ، بعد أن وصف الرسول صلى الله عليه وسلم بأنه قصاص يعتمد أسلوب الفنائي في الإضافة والحلف وهو رجل عصمة الرسول صلى الله عليه وسلم ، وقد أنقاد حاعة من البسارين في الفترة الأخرة مهاحة الشريعة الإسلامية عن طريق وجود بعض المداخل في الماكون مها .

وحن تقرأ مقالاته عن التشريع الإسلامي — كما يقول عودة الله الفيسي —: تحس أنه بحاول أن يقنع الفاري تشريعاً لنا عيث أناخله أن عليه أن يتغبل التشريع الغربي تشريعاً لنا عيث نأخذ منه كل قانون لا نجد ما يقوم مقامه في التشريع الإسلامي ، وبحاول أن يحده في من عند الفقهاء فيقول : ( كل قضية تجد وليس فيها حكم إسلامي فإن لنا أن نأخذ لها من التشريع الغربي لأنه إذا كان شرع من قبلنا شرع لنا قشرع معاصرينا شرع لنا كذلك ) ويحاول أن يصور التشريع الغربي المعاصر في مستوى شرع من قبلنا وهذه

خدعة بلغاء ، فليس المقصود بالنص هو هذا . إن التشريعات السابقة يقصد ما تشريعات الديانات الساوية التي بقيت على ما أنزلت عليه من عند الله دون تحريف ، أما التشريع الغربي فهو تشريع بشرى وليس شرع الله ، ففكرة الحلال والحرام غير واردة فيه ، وإنما وارد منه فكرة المصلحة التي هي غالباً مصلحة الطبقة الحاكمة وقليلا هي مصلحة الشعب ، على أن البشر قاصرون في النظر المجد عن إدراك المصلحة إدراكاً دقيقاً من تلقاء أنفسهم ، أي دون أن جندوا بشرع منزل من الله تعالى.

إذن هناك فرق جوهرى بين شرع من كان قبلنا وشرع المعاصرين لنا يجعلنا نأخذ من السابق ما لم يحرف ولم نخالف ما ورد فى الكتاب والسنة وبمنعنا من الأخذ من شرع معاصرينا لقصوره وقيامه على الإلحاد .

### (۲)

يصور الدكتور خلف الله التشريعات البوية بأنها اجهاد بشر بخطى، ويصب، ولا يقتصر في خطأه على السنة ، بل يمند إلى القرآن نفسه فيأخذ من السنة بيانها للقرآن ( نوع واحد ) هو السنة المبينة للعقيدة والعبادات وحدما دون السنة المبينة للأحكام والمنشئة لها ، يقول الأستاذ حسن ناجى محيى الدين : هكذا براه أهدر من القرآن والسنة ما ورد فيهما من أحكام بدعوى أنها غير ملائمة للعصر واعتماداً على أن الأصوليين ( علماء الفقه ) قالوا : إن المصلحة تنظير بنغير الزمان ورد عليه فيقول : إن الأصوليون حين قالوا ذلك لم يقصلوا الأحكام الواردة بصريح القرآن الى الأحكام الواردة بصريح القرآن الى أنشأها الرسول صلى الله عليه وسلم إنشاء ، وإنما قصلوا بعباد مهم الأحكام الى قول فها المحكام الى وصل إلها هولاء بالقباس أو الاستحسان أو الإهماع ، أى الأحكام الى وصل إلها هولاء بغكرهم البشرى

### (4)

ومن أخطائه دعواه بتعطيل آية النيء والغنيمة على أساس أن الزمن تغير وقد سمى بيان الرسول صلى الله عليه وسلم للقرآن اجهاد بشرى وليس يلزم أن يكون ديناً وله جرأه على الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ،وله مغالطاته وتناقضاته فيقول : ( إن تفسير رسول الله صلى الله عليه وسلم للقرآن قول يشر ومعى قول بشر : أنه غير ملزم أى يو"خذ منه أو يترك فلا يعقل أن يكون قول بشر له صفة الإلزام) .

ولا يعى هذا الكلام أكثر من أن صاحبه لا يعرف معى النبوة ، ولم يحط إحاطة صحيحة تمهمة الرسول صلى الله عليه وسلم ومسئوليته ، ولو أن قلبه كان محمل ذرة من يقين لما استطاع أن يتكلم جذه الجرأة.

( 1)

أما مقولته : بأن الدن وضع إلهى والدولة وضع بشرى فنلك مقولة ظاهرة البطلان تستمد مفهومها من مفاهيم اللاهوت الغرق،و نظرية فصل الدن عن الدولة التي قام بها الغربيون من أجل أخلاص من الدولة التيوقر اطبة و من مظالم الكنيسة ، أما فى الإسلام فإن الأمر يختلف ولو كان لحلف الله أقل إلمام لمفهوم الإسلام كدن ونظام بجنمع ، لما عرض لهذه العبارات التي تصوره بصورة من يتحدث عما يعلم ، أو من يعلم ولكنه براوغ فى سبيل التشكيك وإثارة الشبهات .

لقد وضع الإسلام القواعد لقيام حكومة إنسانية ، على أسس العدالة الإلهبة والحق والرحمة والإخاء البشرى ، فساذا في هذا ؟ وما هو وجه التعارض إلا أن يكون قد فهم الدن فهماً لاهوتياً ، فكلمة الدن هذه التي يستعملها ليست هي الإسلام ولكنها هي أي دن آخر .

(0)

ومن ذلك محاوراته المضطربة حول هو ما هو ملزم وغير ملزم، والنص والإجهاد فيا ليس فيه نص، وقد رد عليه المستشار سالم المبنساوى فقال : إنا نطالب أن يكون الحكم بما أنزل الله ، فهل يعارض هو فى ذلك ؟ إن الحكم بما أنزل الله إنما يستمد مقوماته من أمرين :

الأول : أن يكون بما فى كتاب مما هو قطعى الدلالة بما يستطع الإنسان أن يصل إليه بنف. . الشانى: أن يكون ما فى كتاب الله محتاجاً إلى البيان، ويكون رسول الله صلى الله عليه وسلم قد قام جذا البيان، فساذا فى هذا من بعد عن العمو اب أو بعد عن البينة التى جعاناها أساساً لبيان ما أنرل الله.

### (1)

إذ هذه الجرأة علي الله تبارك وتعال وعلى رسوله صلى الله عليه وسلم كيف محكن أن تصدر من رجل بريد أن يقدم اجتهاداً في تطبيق الإسلام . إن أول فمرط للملك هو التقدير الكيامل للقيرآن ومنيزله وبهلغه ، من حسن الأدب والدوق ل

وكيف بمكين أن يقول خلف الله : أن في القرآن أحكام مهيطلة و بحيب للحام معطلة مسايرة للظروف الزمان والتغيرات الطارئة على المجتمعات . إنها جاء من اله مسجعاته لا يمكن لهيش أن يقول : إنه لهيس صالحاً و تلك مي إحاطة الجول تبارك وتعال بالمساخى والحاضي والمستقبل بكل مافيه من أبعاد ، أما خلف الله فإنه بريد أن يفرض مفاهيمه على سنوات لن تتجاوز العقبر أو العقبرين من عمره ، وهم لا تساوى شيئاً من عمر الإسلام ، وهو يظن أن الأوضاع القائمة في البشرية كلما اليوم ستسر على هذا النحو بينا لمغيرة الفريعة الله ، وأن يقبل المخيرة الله ، وأن هذه الحضارة الفاسية الله على علما المحويس القرآن المنسق والميئة سوف تنهار وتهوى ومهوى هو معها ،

إِنْ هِذِهِ النَظْرِةِ الضِيقَةِ هِي نَظْرِةٍ غَيْرِ المسلمِ المؤمنِ ، وأن هذا العِلمُ المحدود ليس علم الدعاة إلى الله أو الجنّ .

وماذا بحكن أن يصل إليه خلف الله حبن يزعم أن يعض النصوص الموآلية غير قادرة على تحقيق الصالح العام المجيديج الإسلامي ، أو قوله : إذ يعض أحكام القرآن الواردة في النصوص القطبية أصبحت غير صالحة للقطبيق وغير عادلة بسب تعبُّر الأزمان والأجوال ، وكيف يمكن أن يوصيف من يغرق بين الدين وبين الأحكام ، أو غرج البشرين وبخرج الأحكام من منهرمه الدن، سواء أكانت هذه الأحكام واردة في القرآن أو في السنة أو بإماع المسلمان أو باجهاد المجهدين من الفقهاء والعلماء إن خلف الله يضمر في نفسه المعافى الذي رددها على عبد الرازق في كتابه ، وأمن الحولى في مجالسه ، وكيف يمكن أن يكون مقبولا من رجل مسلم أن يقول : إن النص القرآني إن لم يكن قافراً على تعقير المصلحة تركناه ولجأنا إلى الفكر اليشري ، وهل بري أن الفيكر البشري ، وهل بري أن الفيكر البشري من دون القرآن ، أن صافح البشرية هو اللهي هو المصالحة المامة للهيشر من دون القرآن ، أن صافح البشرية مو اللهي يعرف الصالحة العامة المفرس وتسلم الميشرية إلى الفساد أما القران الوضعية فإنجيا تجفق أهواء النفرس وتسلم الميشرية إلى الفساد على الربا وإلز با والاتحلال المبلق .

## (Y)

لا يوصف النص الفرآنى بأنه غير قادر علي تحقيق الصالح العام ، وإنحيا بوصف القائل بذلك بأنه غير قادر علي الفهم وعاجز عنه أو يوصف بأنه غير عالم وغير فاقه ، كما يوصف بأنه أساء الأدب في حق آيات الفرآني ، كمايوصف بالتناقض البن بين تقر برأن يا يصدو الفرآن لا يتغير بالأرماني وأنه صالح لكل زمان ومكان ، وأنه عجب الالتزام بميا جاء بالقرآن وبين الزعر بأن بالفرآن نصوصاً غير قادرة على تحقيق الصالح العام .

## يقول المستشار حسن ناجي مجمى الدين :

هل بريد الدكتور خلف الله أن يلفن الناس أن بالقرآن آبات قادرة وآبات غير قادرة بممنى آبات صالحة وآبات غير صالحة للتعلول معها و بها ، وإذا كان الأمر كذلك كبان من حقنا وحق كل ساويع له أن يدفعه بالتناقض الفاحش، وكان من حق المبلوأن يصف تناقضاته بأنه مجمول ربياً وشبهائ ، فلهس في كلام الله ما هو جمالح وما هو غير صالح ، وليس في كلام الله ما هو قادر ويا هو غير قادر ، بل كلام الله تبارك وتعالى كله في ميزان الصحة صحيح ، وفي ميدان القدرة قادر ، لا فرق بن أي وأى ، فاليكل من عند الله وما كان من عند الله فهو الكمال المطلق والحكمة المطلقة ، فإن الله ( جل شأنه )
لا يكون قادراً مرة وغير قادر مرة أخرى ، لقلد خيان التغير الدكتور
خلف الله إن كان الأمر هو ذلك فإنه بشر ولم يوت جوامع الكلم ، وأن
كانا برى أنه يدبر الحديث ويستعمل الكلمات بلباقة ومهارة ، وإن زلقة
اللسان أو شطط العلم ما يبغى أن يبلغ مبلغ التجرد على آيات القرآن ، وقد
يقيل فلك من مستشيرق حاقد لكن لا نقبله من منتسب للإسلام يسره أن
يقيل فلك من مستشيرق حاقد لكن لا نقبله من منتسب للإسلام يسره أن
يقال في عقه ؛ إنه وفيكر إسلامي فإن للعسلم عززة على ربه وأدياً في الحديث

إن يجلف الله يشر محاولة باطلة حين يدعي أن هناك فرقاً بين الدين وبين الشهيمة وأن يصطير الدين هو الله وأن مصدير النشريع هو الله آن والسنة ، والحقيقة الله يلا فيك فيها هو أن الشريعة جزء من الدين وأنها جمعاً من الله تهارك ويتاها في الترات الله وصل في القرآن الهارك ويتاها في الترات الله يميل عليه الله عليه وسلم في القرآن المسجد إلى حقالين الأهياء : (مالهم به من علم أن يتبعون إلا الغلن وما يوى المائيس ).

## محمد بيعيد العشهاوي

ف مرحلة من أدِق مرِاجل الحياة السياسية وِالاجتَّاعية المصرية ظهر حماعة من الدعاة إلى وحدة الأديان ؛ بهدف عيهر الإسلام في بوثقة الأديان ، وكمان لهذه الموجة سابقة بدأها دعاة الجوار الذين استهدفوا الحصول من علماء المسلمين على شهادات خادعة بأنه لا خلاف بين المسحية والإسلام إلا ف مِسِائِلُ شِيكَلَيْةً ، أَمِا هِذِهِ الدِعِوِي الَّتِي قَامَ بِهَا الْمَيَاكُرُونَ وَجَنَدُوا لِهُمَا يَعْض المسلمين المحدوعين؛ فقد حاولت أن تسوي بن الأديان تسوية تاريخية عيث يبدو أيغير الإسلام الأولية والسبق وله التبعية والاقتياس هن سبقه مَنْ أمهان , والحقيقة هي غبر ذلك تمياماً ، ذلك لأن يصدر الدين المنزل واحد من الله رب العالمين ولكن بعض الأديان حرفت بعمل روسامًا فبعدت عن الطريق الصحيح الذي يسلم كل منها إلى الآخر وصولاً إلى الدين الخام ، ومن هنا فإن صِيْةِ النشايه بِن الإدبان محيحة لأنه ناتج عن وحدة المصدر الأول، وِلَكُمْنِ الْإِدِيَانِ غَيْرِتَ وِتْبِتَ الإِسِلامِ عَلَى المَفْهِومِ الربائي الأَصْبِل . ومن العجب أن يغيب مثل هذا المفهوم عن رجال لم قدر من اللقافة العصرية ، ولكين مع الأسف قصرت مفاهيمهم الإسلامية عن إدراله هذه الحقيقة ومن هنا جاءٍ ذلك الحلط الشهديد الذي وقع فيه المستشار محمد سعيد العشهارى فِ كِتَابَاتِهِ عِن يَظَامُ الحِكُمُ فِي الإِيلَامِ ؟ وَلَمْ يَكُنَ العِنْمَاوِي إِلَّا حَلَّمْ مَن سلسلة منصلة الحِلقِات فِيلًا الإِيلام ، فقد كتيب الطبيب الذي قال ؛ إله لا ممكن تطبيق شريعة الله إلا إذا بعث الله نبياً ؛ وحيث أن النبوة قلد خلمت رِسُولُ اللهِ صِلَّى اللهِ عليه وِسِلْمِ فلن تطبق الشِّريعة ؛ أما العشهاوي فخلاصة رأيه أنْ نِظامِ الْحِيجَمِ الإِسلامي السَّديدِ يقوم على للاث صادئ :

الأول : وأَقِيمِ الْحَبْيَمِيعِ لَا كِتَابِ اللهِ. الشاني : إرادة الأَفْرِ ادلا إرادة اللهِ. الثالث : الظروف المعاصرة وليس فيها حكم لله .

إذن ليس لله دخل فى هذا كله ، لا كتاب الله له دخل ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لهـا دخل وسمى هذا كله ( وازداد شططاً ) أنه نظام الحكم السديد.

« و داو د و سلمان إذ بحكمان في الحرث . . . » .

« يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس . . . » .

« إنا أنز لنا التوراة فيها هدى ونور . . . » .

ومن خطأه قوله : إنه بمجرد أن انتهت النبوة فقد انتهت حكومة الله بوفاة محمد صلى الله عليه وسلم ، أما جمىء أبو بكر رضى الله عنه بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأبو بكر ليس خليفة عن الرسول صلى الله عليه وسلم أو يعمن عليه وسلم أو يعمن أحداً بعده والقرآن لم يبين المنهج الذي يحكم به أبو بكر رضى الله عنه ولم يحمل المستشار أن ينقل ما كتبه على عبد الرازق ، وطه حسين من قبل وما رد به عشرات علماء المسلمين على ذلك من أن الحكومة الإسلامية بعد الرسول صلى الله عليه وسلم حكومة إنسانية وليست ثيرقراطية ، تقوم على شريعة الله ، وأن صست الرسول صلى الله عليه وسلم عن تسبية خليفة له هو أعلى درجات الشورى وإعطاء الأمة حقها في اختبار حاكما تحت لواء

نعم : الحكم فى الإسلام ليس حكمًا دينيًا على نحو ما عرف فى الغرب ولكنه حكم مدنى .

وأنت حين تقرأ تلك الكلمات المرصوصة تحس بأمرين :

أولا : تحس بأنها منقولة عن مصدر بريد أن تكتبها أسماء إسلامية جغرافياً .

ثانيـاً : تحس بأن صاحبها بجهل أقل قدر ممـا يحب أن يعرفه المتخصصون

في القفة ولعل ما دعا إليه المستشار العشهاوى قوله : إن حميع الرسل دعوا إلى الإسلام وغاب عنه كثير . يقول الدكتور عبد المنحم النمر: إن قوله : أو لا : بأن حميع الرسل دعوا إلى الإسلام وأن أتباعهم يسمون مسلمين، قد أسقط فى تعريفه هذا للإسلام ضرورة الإممان بالرسل حميعاً و بما جاءت به آبات أخرى حتى يمكن أن يطلق عليه كلمة مسلم : « لا تفرق بن أحمد من رسله » ، لابد من الإممان بالرسول الذي أرسله الله إليهم والإممان كذلك بإخوانه الرسل الذين جاءوا قبله ودعوا الناس إلى ما يدعوا إليه رسولهم ما دامت دعوة الأنبياء في أصوفها واحدة .

ثانياً : أن تكون مهمة الرسول السابق إذا جاء رسول جديد برسالة من عند الله قد انتهت ، أو توقفت وبدأ عهد رسالة جديدة وعلى الجميع أن يؤمنوا مها ويتبعوا الرسول الجديد مع استمرار إعامهم بالرسول السابق، وسيجدون أن الأصول واحدة ولكن مهاج العبادة ورسومها والأحكام قد تغير بعضها ، فعلمه أن يعملوا بالأحكام الجديدة متبعين الرسول الجديد في ذلك فإن لم يؤمنوا بالرسول الجديد ولا عما جاء به حن ظهوره فأمهم حينتذ يكونون قد فرقوا بن الرسل وآمنوا بالبعض ورفضوا الإممان بالبعض الآخر وحينئذ لا يطلق علمهم أنهم مسلمون لأن الإنسان لا يطلق عليه كلمة مسلم إلا إذا آمن بالرسل حميماً ، آمن بالسلسلة كلها ، فإذا رفض الإبحـان بأحد مهم فإنه يكون قد قطع السلسلة ولا يطلق فى هذه الحالة عليه أنه مسلم ولا أن دينه الإسلام . و سهذه النظرة نظر سيدنا عيسى عليه السلام والمؤمنون به إلى من لم يؤمن به ويتابعه من اليهود وسماهم كفار ، فقد استميرت رسالة سيدنا موسى عليه السلام واستمر العمل مها حتى جاء سيدنا عيسي عليه السلام فبدأت رسالة جديدة بجب على الجديع أن يؤمنوا بها ويتبعها ، فمن اتبعها وآمن بها وبالسابقين من الرسل عد مسلماً ومن رفضها كان كافراً ، فقد جاء على لسان سيدنا عيسى عليه السلام في القرآن مخاطباً بني إسرائيل : « ومصدقاً لما بين يدى من التوراة ولأحل لكم بعض الذي حرم عليكم . . . ».

وكان كفر الهود بسبب رفضهم الإعمان بعيسى عليه السلام مع إعمامهم تموسى عليه السلام ، وسمى الذين استجابوا بعيسى عليه السلام وآمنوا به مسلمين ، وكل من أسقط رسولا من رسل الله ولم يؤمن به ولو آمن بهاى الرسل حبماً لا يسمى مسلماً لأنه قطع سلسلة الأخوة من الرسل وأسقط حلقة منها . ويقول ابن كثير في تفسره : «ومن ينتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه » . إخباراً من الله تمال بأنه لا دين عنده يقبله من أحد سوى الإسلام وهو اتباع الرسل فيا يعبم الله في كل حين حتى ختموا بمحمد صلى الله عليه وسلم ، فن لتى الله بعد بعثة محمد صلى الله عليه وسلم بدين على غير شريعته فليس يمسلم .

ويقول الدكتور عبد المنجم الخر : لقد استند ( المستشار المشاوى ) إلى آيات عامة يفندها وتحققها ، وهناك آيات أخرى كثيرة لم يشر إلها طبعاً ولم يضمها فى حسابه إذ لو كان قد أطلع علها كما كلف نفسه هذا المقال الطويل ، أو على الأقل كان قد استطاع أن يقطع بالقول الحاسم فى هذا الصدد وهو أن حميم الموجودين حمن رسالة محمد صلى الله عليه وسلم وبعده إلى يوم القيامة مكلفون وملزمون بالإيمان به منى بلغتهم دعوته وأنه غير مقبول مهم عند الله أن يفرقوا بين أحد من رسلة ويومنوا ببعض ويكفروا ببعض

ومفاد هذا أن القرآن لم يوجه الدعوة لأهل الكتاب ، ومن هنا لم يكن الإممان بمحمد واجب عليهم ، وهذا كلام خطر ، وأن الإممان بالله يعنى الإممان بالله وملائكته وكتبه ورسله ، فلا يتأتى الإممان بالله دون الإممان برسول الله الذي يتعن الإممان به حيث يبعث.



# الفصت ل الثامن

إعادة النظر في كتابات التغريب

تنوعت تبارات التغريب وتوزعت ولم تترك مجالا من مجالات الفكر أو الفلسفة أو الأدب إلا وقدمت فيه سمومها وهذه طائفة من هذه التحديات نكشف عنها ونعرسها حتى لا ينخدع سها بعض من يقرأها .



## أولا : دعاوى المهجرين : فيليب حتى ، وميخائيل نعيمة :

بدأت بذور التغريب في كتابات المارون اللبنانين الذن وفدوا إلى مصر وأنشأوا الصحافة التي كانت في حماية النفوذ الاستمارى في المؤسسات الثلاث الكحرى: ( الأهرام – المقطم – الهلال ) وقد عرضنا لهذا في الباب الأول ، ثم كان للمهجرين دورهم : جعران ، فيلب حتى ، ميخائيل نعيمة ، جمران ومن أهم هوالا وفيلب حتى المتوفى عام ١٩٧٨ ، فقد كتب تاريخ سوريا ولبنان من وجهة نظر العرقية المارونية الفينيقية ، فقد نشأ في أحضان الجامعة الأمريكية في بهروت ، ثم أرسل إلى جامعة كولومبيا ، ثم عمل أولت اهمامها بشتون أستاذة لتاريخ العرب والمعروف أن الولايات المتحدة أولت اهمامها بدراسة عطية ، مجلد حدورى ) وكانت جامعة بريستون أول جامعة أمريكية تعترف علية بالدراسات العربية الإسلامية وتوفر فيليب حتى على ريادة هذا الميدان حظي بأهمية اللدراسات العربية الإسلامية وتوفر فيليب حتى على ريادة هذا الميدان

- تاريخ العرب المطول والمختصر .
- تاریخ سوریا بما فیها لبنان و فلسطین .
  - صانعوا التاريخ العربي .
    - لبنان في التاريخ .
  - الإسلام أسلوب حياة .
    - الإسلام والغرب.
  - أصول الدروز والديانة الدرزية .
- وقد ترجم كتاب ( تاريخ العرب المطول ) إلى أغلب لغات العالم ( طبعة

خاصة لنحيش الأمريكى و هو بحول كل أمجاد الإسلام إلى العرب ، العرق ، العلاقات بن الشرق والغرب ، المؤثرات الغربية .

ومن أخطائه أنه بربط الفنح الإسلامى بالواقع الاقتصادى وعادات العرب قبل الإسلام ، وهو يمضى فى نفس طريق المستشرقين فيقول :

ليست الإثرة الدينية والتعصب ماحداً بالعرب إلى تدويخ الدول وفتح الأمصار وإيمـا هي الحاجة المـادية التي دفعت معاشر البدو وأكر جيوش الفتح مهم إلى وراء تخوم البادية الفقراء إلى مواطن الخصب في بلدان الشهال وهذا المفهوم دحضه مفكروا الإسلام وكشفوا زيفه .

ويذهب في عرض الإسلام فهماً خاطئاً في كتابه ( صانعوا التاريخ العربي ) وغيره ، فيرى أن بعض النصاري من أهل أوربا وأهل الشرق تكون عندهم فىالعصورالوسطى رأى يستند إلى أن ما بين الإسلام والبهودية والنصرانية من تشابه مؤداة أن الإسلام بدعة نصرانية أكثر منه ديناً جديداً ، وأن الإسلام من حميع الأديان الأخرى أقرب دين إلى المسيحية ، وليس هناك شك في خطأ هذا الرأي وفساده ، وهو يعتبر الكندي وابن سينا وابن رشد فلاسفة على مفهوم الغرب ، ، ويلحض ما يقال : من أن ابن خلدون قد أثر في الفكر الغربي ، وأنه حن اكتشفه الغرب كان الذي بمكن أن يؤثر فى الفكر الغربي قد ولى محكم أن العلوم الاجباعية التي عالجها كانت قد انتظمت في الغرب ، وذلك رغم سبقه للعلماء الأوربيين في فلسفة التاريخ وتنظيم العلوم . وهذا الكلام غريب والمنصفون من الباحثين الغربيين أمثال توینی وغیره یعترفون بفضل ان خلدون ، بل ویعتبرونه مؤسس علم الاجماع ، وفي كتابه ( صانعوا التاريخ العربي ) وقع المؤلف في أحابيل الإقليمية السورية بدرجة عامةو اللبنانية بوجه خاص، فهو بهذهب إلى أن بلاد الشام قد حافظت على طابعها المتمنز الذي أثرت فيه طبيعتها الجبلية وقرنها من البحر واتجاهها إلى الغرب وطابع سكانها وهو بذلك يبرر قيام هذا الكيان الاستعارى ، وقد نبه الباحثون إلى خطورة هذا التفسير الإقليمي للتاريخ ملفتين النظر إلى التداخل التاريخي بشتى أقطار الأمة العربية وأن سوريا ، مصر ، العراق لم يكن لها تاريخ قائم بنفسه إلا في فترات قصر ا بسبب من تطورها ولا تستطيع أى وحدة بشرية فى الشرق أن تدعى البقاءً أو الانفراد بإنجازات تحضها وحدها .

و رد مسئولية هذه الاتجاهات الاستمارية الغربية في تعميق هذه التيار ات الانعزالية بقصد تفتيت المنطقة العربية إلى قطع فسيفساء إقليمية من شأتها أن تبعد احمالات الوحدةالتي تشكل خطراً على مصالح كل من يقيدون من انقسام الوطن العرفي.

ولقد كان فيليب حى من دعاة الإقليميات وفصل العروبة عن الجامعة الإسلامية كما يدعو إلى فصل الدين عن السياسة،جريًّا وراء هدف الفينيقية اللبنائية الكاره للروابط العربية والإسلامية .

ومن أخطائه أنه يدعى أن الذين قادوا الهضة العربية الحديثة هم اللبنانيين الذين قدموا إلى مصر فانشأوا مها الصحف وتلك قضية قد عرف فها وجه الحق ، وإن أغلب هؤلاء كانوا أولياء النفوذ الغربي وكانوا كارهن للعروبة والإسلام والدولة العبانية .

و هو يشيد بمــا أسماه نشوء النهضة القومية العربية لأنها نشأت فى أحضان الهــارونية ومعاهد الإرساليات التبشيرية كنزيق الوحدة الجامعة التى كانت تمثلها دولة الحلافة .

### (Y)

أما ميخائيل نعيمة فقد كانت كتاباته قائمة على تطعيم الأفكار المــاسونية إلى القصص والأدب العربي .

ولقد كان مريضاً أن يتغلق في عقائد سحيقة في القدم ليظهر أن الماسونية وثيقة الوشائج بما اهتدى إليه قدماء المصريين والكلدانين والهنرد والفرس والعرانين واليونان التي كانوا يتلفونها بشيء من الرموز حرصاً عليها من الفساد بين أيدى الجاهير ، ومن ذلك اهيامه في مذكرا ته ( سبعون ) بما أسماء كتاب ( الآداب والعقيدة ) morais and dogona الذي حمه ووضعه ماسوني كبير وهو عث مستقيض للعقيدة المساسونية ، وفيه شرح واف الرموز الكثيرة التي رافق كل درجة من درجانها من أمثال الحضاء الله هذه ، والحية والسمكة والثور الذي محمل على قرنيه الشمس والثور المحنح ، وأبو الهرل والأهرام والمثلثات والمربعات والمكتبات والدوائر والأعداد المقدسة (٩/٧/٣) هذه التي تحولت (أديانها وعادانها إلى طقوس متحجرة ومراسم لا روح فها وهو يتحدث عن عالمية الباطنية والهوسية القدمة ، فتحدث عن الأهرام ومعابد الأقصر ، والذين ألفوا المهبراتا والرامايانا والزندافستا والاياذة والذين خلقوا الأساطير والفنون والفلسفات اليونانية والذين حملوا إلى الناس التوراة والإنجيل . . المخ ) .

ومن هنا تستطيع أن تحكم على كل كتابات (ميخائيل نعيمة ) وجيله والسموم التي قففوها إلى الفكر الإسلامي : التشكيك واللا أهرية وإنكار الأديان ، والسخرية بالمقدسات والمفاهيم الإباحية التي أذاعها جبران ونعيمة وغيرهما.

أما ( جران خليل جران ) فقد كان صوتاً من أصوات الكراهية للإسلام والعرب والدين والأخلاق حيماً ، وقد صنعت له القوى الأجنية كل صنيع لنشره وتعلين شباب المسلمين به، واليوم وقد مر على موته أكثر من خسين عاماً فإنهم ما زالوا ينفخون فيه ، ومع الأسف فقد تجاوز الأدب العربي هذا اللون التغربي الذي كان موضع إعجاب الشباب في الثلاثينات أما الآن فقد تكشف الكثير حول زيف الأعب المهجرى الشبالي .

لقد كانوا خادمين لأهداف تغريب الشباب المسلم العربي ، ويشير حادث طه الراوى إلى أن جران عاش حياته كلها ولم يتحدث بكلمة و احدة عن فلسطين أو التنديد بوعد بلفور عام ١٩٦٧ وبالاستمار البريطاني يوم قامت الثورة العربية الكبرى عام ١٩٢٠ ضد هذا الاستمار . ويتساءل : لماذا التنديد بالاستمار الفرنسي الغاشم يوم انقض الفرنسيون على دمشق عام ١٩٣٠ وتجب التنديد بالاستمار أثناء الثورة السورية الكبرى عام ١٩٢٠ ، وإذا قبل : إن جبران كان بعداً عن السياسة فهو قول مردود ، لأن جبران كان عارس شاطاً سياساً ضد العهد العاني ، وكان من ألد أعداء العمانين . كان عارس نشاطاً سياساً ضد العهد العماني ، وكان من ألد أعداء العمانين . للإنسانية في عهد طاغور و برنا ليشو وويلزورسل

فلم تكن الإنسانية فى حاجة إلى قلمه فى ذلك العهد ، بل كان وطنه العربى فى أمس الحاجة إلى قلمه السيال .

# النبئاً : سموم موزعة على أقلام كثيرة :

عندما تطالع صفحات الأدب العربي وكتابات ذلك الجيل الذي يسمونه الرائد بجد سموماً موزعه ، نجد الدكتور أحمد أبو شادى موسس هماعة أبولو يقول : سعينا لتأسيس هيئة ثقافية ودية قوية النفوذ باسم الاتحاد الإنجليزى المصرى The avglo Esprion union لتوطيد النقة وحسن التفاهم بين الشعبن ، فإن هذه المهمة تساوى فى قيمها العالمية جيشاً بأسره وليس من سارعوا إلى تقدعمانا هذا وكتابتنا فى الصحف الإنجليزية والمصرية إلا واهمن ، حيها يتصورون أنها دعاية متأثر بالتفاقة الإنجليزية برتمى فى أعضان الإنجليز .

ف إبان للصداع السياسي بن مصر المحتلة وبربطانيا المستعمرة لمصر تجد هذه الدعوى وتجد صاحبها يقود فريقاً من الأدياء عن طريق الشعر وينشئ عدداً من المحلات.

٢ ــ واقرأ هذا النص أيضاً الذي نشرته كتب المطالعة للمدارس الثانوية
 عن قاسم أمين :

إن قاسم أمن لم ينقيد فى قضائه بثراء الفقهاء أو أحكام الحاكم مما يعتبره أكثر القضاة حجة لا عبد عنها ، بل لم ينقيد بنص القانون إذا لم يصادق هذا النص مكان الاقتناع منه ، وهذا مما جمله ميالا للرأفة فى قضائه نافراً أشد النفوذ من حكم الإعدام ، فقد كان برى أن العفو هو للوسيلة الوحيدة الني رئما ينفع لإصلاح المذنب ، وأن معاقبة الشر بالشر إضافة شر إلى شر ، وأن التسامع والعفو عن كل شيء وعن كل شخص هى أحسن ما يعالج به السوء ، ويغيد فى إصلاح فاعله ، وأن الحطيقة هى الشيء المعتاد الذى لا عمل لاستغرابه والحال الطبيعية اللازمة لعرزة الإنسان » .

هذا الكلام ما معناه ؟ معناه إنكار الشريعة الإسلامية والجرى وراء مفاهم المـاسونية والصهيونية من أن المحرم لا ذنب له ، لأن أعصابه ليست من صنعةأوأن انمختمع هو الذي دفعه إلى الحطأ و هو معارض لمفهوم القصاص الإسلام حيث يقول الله تبارك وتعالى : « **و لكم في القصاص حياة . . . »**.

۳ – وحین تمضی فی طریق التغریب تجد طه حسن ، ساطع الحصری قی العراق فی وقت واحد ، والعمل واحد ، والغایة واحدة ، یقول السید عب الدین الحطیب : دعوة ساطع الحصری موبوءة بالجرائیم اللادینیة المتشرة فی ترکیا ، واستفحل خطرها أیام الاتحاد والترق ، ثم تحولت إلی الکتالیة . إن ساطع الحصری هو (قلب ) العصر العراق مؤسس معارفه فی العشرین سنة الأعدرة ، جرّد ثقافة العراق العربیة من روح الإسلام ، وطه حسن یدعو إلی التباعد عن العروبة إلی أوربا وساطع الحصری بری العروبة بدیلا عن الإسلام (الفتع سنة ۱۳۵۸ه هـ ۱۹۶۱م).

# ٤ - و نجد الطريق ملغماً على طول العاريق :

سلامة موسى يلتي عاضرة في حمية الثبان المسيحية بدهوي وجوب مساواة المرأة للرجل في الإرث أينا كان مصدره ، بناء على أن الإسلام ظلمها بتفضيل الرجل علها ، وقد تمكن من نشر هذه الدعاية في عملة الرابطة الشرقية عام ١٩٢٨ وأخلفت ظنه حمية الاتحاد النسوى المصرى ، إذ حاول إغوامًا بإغرامًا بالطالة بهذه المساواة ، فكتبت هدى شعراوى ، يومئل رداً عليه صرحت فيه بأنه ليس من موضوع هذه النهضة النسائية الحروج على الشريعة .

ثم جاء محمود عزى فأعاد هذه الدعاية في مناظرة له في كلية الحقوق بالجامعة المصرية واستند فيها إلى شهات عاطلة ، و دعاوى باطلة يتبين فسادها بالبرهان ، وأنكر الأسر عمر طوسون على الحكومة السياح للملاحدة ممثل هذا الجهر في الطعن على الإسلام والدعوة إلى ترك نصوصه القطعية في مدارسها الرسمية .

و ننتغل إلى نص آخر ، الأستاذ محمد عبد الله عنان يكتب في نو فمبر
 عام ۱۹۵۸ بأنه قابل البابا ثلاث مرات ، البابا بيوس الثاني عشر ، عرفه
 قبل أن برق عرض البابوية ( كان اسمأدجينو بانشيللي ) ويوم أن كان وز براً

للدولة فى عهد سلفة البابا بيوس الحادى عشر وعرفه وهو يتشح محلل البابوية فى أعظم مناسبة للحالس على عرش القديس بطرس وهو السنة المقدسة .

وأشار إلى معاهدة لدران (لاترانو ) عام 14۳۰ التى انشتت بمقتضاها مدينة الفاتيكان و استردت البابوية نفوذها الدينى وسلطها الزمنية على الدولة البابوية الجديدة (أعنى مدينة الفاتيكان).

والمعروف أن معاهده لدران هى التى رسمت الخطة الواسعة الخطيرة التى عرفها المسلمون والبلاد العربية لحركة التبشر التى انتشرت فى مصر وسوريا والعراق عام ۱۹۳۲ وما يعده وكان لهـا دوراً كبيراً فى تنصير كثير من المسلمين .

وقد عرف الدكتور محمود عزمى والأستاذ محمد عبد الله عنان بالدعاية للكيان البهودى الذي كان ما نرال يتكون في فلسطين في هذه الفترة .

# ثالشاً : تأييد الصهيونية :

ولقد كتب محمد عبد الله عنان في وقت باكر يويد الرحف الصهبوني بكثير من الإشادة على فلسطين حيث دعا إلى قبولم ، ومال مع الصهبونية بكثير من الإشادة بذكرهم وذكر جهودهم و عمرات جهودهم في فلسطين ، وما وراءهم من قوة بهودية وغير بهودية وغير الخارج ، حي كاد يلتي في فهم القارئ أن الصهبونية في طريق الفوز والنجاح بهائياً دون أن يتوجه إلى أهل فلسطين السرب بانصافهم في ما لهم من حق طبيعي في بلادهم ، بل من حق كامل في دفع الصهبونية دفعاً مشروعاً (وقد رد عليه باحث عربي مفصلا) . قال الأستاذ عنان : إن الأساطير الهودية تقول : إن (البراق) هو البقية الباقية من هبكل سلمان ، و رى فيه التقاليد الهودية الدينية أثراً من أجل آثار إسرائيل ، وكان مأمولا منه ألا يمر على الأساطير دون أن يضع إلى جانها الحقيقة ، هذه الحقيقة غنص بعلهاء الآثار ومهرة المهارين ، أكثر مما تختص بالأساطير ، فعلها الآثار ليس مهم من يقول : بأن أي قسم من الجدار الغربي للمرم القدمي بي في زمن لاحق ومن الذن يذهبون إلى القطع بأن هذا الجدار ليس من يقية بي في زمن لاحق ومن الذن يذهبون إلى القطع بأن هذا الجدار ليس من يقية بين في زمن لاحق ومن الذن يذهبون إلى القطع بأن هذا الجدار ليس من يقية

الهيكل المستر جار شنج مدر دائرة الآثار في حكومة فلسطين سابقاً . والمستر اشى اللدى اشتغل في حكومة فلسطين أربع سنوات وهو من أكبر المهاريين الثقات ، فزعم الهود أن الجدار يعد بقية من الهيكل ساقط أساساً لأن علم الآثار والمهارية يشهان ذلك نفياً باتاً .

 ل على مؤاخذة الأستاذ عنان أنه فى كلامه عن الحركة الصهيونية لم يضع فى مقابلها الحركة العربية والثورة العربية فى الحرب العامة وقطع الإنجليز العهد تلو العهد للعرب ، أنهم مستقلون بعد الحرب فى ديارهم .

وقد كان العرب تسيل دماوهم فى أباطح الحجاز إلى مشارف الشام إلى سفاح جبال طوروس قبل أن جاء وعد بلفور ، فكيف وقف الأستاذ حيال المركة البهودية معجباً وهى رمى إلى سلب بلاد من أهلها تمساعدة الدولة التى تآجرت بدماء أهل البلاد العربية .

 ويقول عنان : إن بعض الغلاة ما زالوا يفكر ون بعقلية العصور الوسطى و عاولون الدعوة إلى نظريات ومشاريع خيالية مثل فكرة الجامعة العربية والجامعة الإسلامية .

والجواب : على هذا أن الجامعة الإسلامية براها أربابها على الوجه الذي لا براها به الأستاذ عنان ولهم في معناها في هذا العصر ما يقنع الأستاذ إذا أراد ذلك .

٤ ـ مهاحمة عنان في القرمية الإقليمية بقوله : قومية سورية وقومية عراقية ، ذلك أنه إذا أريد حصر معيى القومية بكل إقلم على حدة كان ذلك كذباً على مفهوم القومية التي تحدد وحدة المصلحة للأمة الرابط بعضها ببعض في بلاد معينة تربط اللغة والدن والثقافة ، وفوق كل ذلك --- لجنس والعرق.

وكتب باحث تحت عنوان : هل عبد الله عنان بهودى صهبونى ؟

قالت : قرأت مقاله عن الصبيونية فلم يعتريني شك في أنه ليس بهودى فقط ، بل من غلاة الصبيونية . كنت أظنه مورخاً صادقاً يشرح وجهة نظر العرب فى ناحية ، ووجهة الصبيونية فى ناحية أخرى ثم يقضى على ذلك بالحقوق التاريخية والمكتسبة للعرب ، ولكنى وجدته خص نفسه بشرح نظرية البود وأطرح أمر العرب وزاد الطن اتساخاً بدفاعه المستر مرة ، والمنكشف مرة أخرى عن القضية البودية ، واعتقدت أنه إما معتن مذهب الصهيونية يعطف علمها ويدافع عها ، وإما ذو هوى في خدمة مصالح البود فراح يهوس عرقاً على قوميهم ويوسفي أن أخط هذا لأنى لست أفهم سر هذا الدفاع وينسى أو يتنامى . إن فكرة الوطن القوى البودى اشتر بت بأموال البود في الحرب العظمي ، واستغلال ضعف العرب، فأراد الصهرونيون أن يعتصبوا أرضهم وأموالهم بدون مسوغ من القوانين الوضعية والحقوق الدولية

وبيبا فلسطين بحر من الدماء والهود يتحرشون بأهل البلاد العزل من السلاح والعالم الإسلامي يصبح من هول الماساة ، إذ جذا الكاتب وزمرته يقولون ما لا يعلمون ، وأشار إلى نقل النصوص من ناحية الهود وحدهم وقال: أليس هذا التصور الزائف بوهم القارئ أن العرب هم البادتون بالعدوان وأن الهود أصحاب حتى ، وأنت تعرف بإعنان الهود متى تعرف كيف حمع الهود من شذاذ الآفاق وأنصار البلاشفة ، وقبل لم : تعالوا في البحر الميت ماء من عسل مصبى ، فلم مجدوا وسيلة إلا أن يكونوا مغتالين ودعاة فتنة بهودية أو بلشفية في هذه البلاد الإسلامية الآمنة ، هل الأستاذ عنان يعمى أو يتعلى عن أصل الصهيونية وطفياما ؟ ( نشرت هذه الكلات في جريدة أو يتعلى عن أصل الصهيونية وطفياما ؟ ( نشرت هذه الكلات في جريدة الساسة الأسبوعية عام ١٩٣٣) .

# رابعاً : العلمسانية :

وفى هذا المحال بجد كثير من الإشارات :

۱ – نجد إسماعيل مظهر محاول أن يقدم نظرية دارون على نحو آخر محتلف بعد أن عجزت طريقة (شبل شميل) ، فقال : إنه محاول أن يقدم هذا المذهب الممادى محاولا أن يصرف عن الدعوة معارضة الدن وبعيداً عن مغالاة ( بحر ) الذى ترجم عنه شميل وعنف شميل نفسه ، فكتب ( ملنى السبيل فى مذهب النشوء والارتقاء وأثره فى الانقلاب الفكرى الحديث ) يقول : رأيناه عالفاً للدكتور شبل شميل فى اتحاذه مذهب النشوء ذريعة لإتبات المذهب المحادى . وقد حل إسماعيل مظهر على هذه الطريقة وعد حلاً

أصحامها متعصبين لفكرهم وأورد من الإله ما يريد به أن يثبت أن مذهب النشوء برئ مما يصمونه به وهو أنه يودي إلى تقرير المذهب الممادي .

٧ – ويواصل دعاة العابانية سمومهم فنجد الدكتور محمد مندور يقول: إن الثقافة العربية مزيج من عنصر عبرى وعنصر فارسى وعنصر يونانى يقول: يقول: في القرآن وفي الإسلام ما لا محصى من مبادئ التوراة وقصص الثيراة وأصول الثوراة الشرقية ، وفي الحضارة العباسية كثير من وسائل الحياة الفارسية ببنخها ومظاهرها الممادية وتياراتها الأخلاقية والفكرية في بعض الأحيان ، أما اليونان فأظن أن تأثيرهم في الفلسفة الإسلامية والمنطق الإسلامية والمنطق.

هذا الذي قاله الدكتور مندور كذب وتضليل ، من أوله إلى آخره ، وهو مايطمونه لهم فى أوربا حيث يقعوا فى أيدى المستشرقين الصيونيين المتعصين فى فعرة الثلاثينات حيها كان يوضع ذلك المخطط المسموم للغزو التلمودى للفكر الإسلامي بالإضافة إلى الغزو العربي المسيحى .

والحقيقة أن الفكر الإسلامي لم يتكون من عناصر عدية أو فارسية أو يونانية ولكنه تكون من عنصر واحد هو القرآن الكرم كلام رب العالمين المثن المسلمين المثن المسلمين المثني ، وأن كل ما دخل إلى الفكر الإسلامي من مترحات اليونان أو غيرها فإن الفكر الإسلامي من مترحات اليونان أو غيرها فإن الفكر الإسلامي بأصالته وذاتيته الحاصة كان قادراً على رد ما اختلط فيه بالوثنية وأساغ ما وجده صالحاً وحوله إلى كيانه حين صنع مهجه الأصيل: المنجح العلمي التجريبي الذي لم يعوفه القرس ولا الروم ولا اليونان ،

## خامساً: الماركسية:

ا م ثانى موجة الماركسية وتحاول أن تطفى على الفكر الإسلامى فنجاد
الممادين الذين محاولون أن يصوروا مهج الحياة الاجتماعية فى العالم الإسلامى
كله تصوراً مادياً ، ينكرون المعنويات وبنكرون العزائم والإيمان ،
 فتذهب قواد زكريا إلى القول : بأن ما حدث من نصر فى رمضان لم بكن

إلا مادياً صرفاً وأن ملده القيم المعنوية النفسية ، وصبحة الله أكبر لا قيمة لها ولا تقدر في المخاضر ولا تقدر في المخاضر عن قيمهم وتاريخهم وعقيدهم مما يسمونه القديم أو الدرات ، و برون أن المنظرة المستقبلية لا يمكن أن تكون إلا ماركسية وكذبوا فإن المسلمين لمم مهجهم الأصيل وقيمهم الربانية القرآلية التي بنوا علمها حياتهم في المناضى وسينون علمها حياتهم في الحاضر والمستقبل ، وهم يعرفون القرق بن المراث الذي هو التاريخ ، ويؤمنون بأن التاريخ ليس عبئاً وأنهم ليسوا متقادن له أو خاضمين ، وأن تطلعهم الحقيق موجه نحو المجر الإسلاى الأصيل مع أساليب العصر وعلومه .

و يحاول المساركسيون أن يقدموا تلك الصور الغربية عن مرومينوس ، ونيشة و هكذا تكلم زرادشت وغيرها في محاولة لإقصاء الشباب المسلم عن التعرف على أصالته فكرة وظناً بأن هذا الذي يقدمونه سيحول شباب الإسلام إلى الغرب أو إلى المماركسية .

 ٧ – وبعد نكسة عام ١٩٦٧ ظهر كتاب عصريون غربيون يلبسون لباس الماركسية والممادية أمثال صادق جلال العظم فى كتابه ( نقد الفكر الدين )

وهو حين يتباول الدين في هذه المرحلة بالذات يعمل كما يقول دكتور كامل سعفان في إطار سياسي مرسوم يقصد به التشكيك والبلبة الفكرية وصولا إلى تمزيق الوحدات الإجهاعية وإلى الشعور بالإغتراب وإلى الجفاف الروحي وإلى الفكر المادى وغين نعرف هجوم الشيوعين على الدين باعتباره القوة الوحيدة التي تقف في وجههم ، وتعرف حملهم عليه ووصفه بكل الصفات العاضية الكريمة ، وظهم أن الكسة هي فرضهم لتصبى البلاد العربية علاقامها مع الإسلام وتستسلم للماركسية ، مع أن العكس هو الذي حدث ، وأن العرب والمسلمين تعلموا أن هذه التجربة التي قادها بعض الزعاء قد فشك ، كما فشك التجربة اللبرالية من قبل ، وأن الطريق الوحيد أمام المسلمين ليس سوى طريق الله الحق: الإسلام.

ومهما قالوا : من أن الإسلام يرعى القوى الرجعية والمتخلفة ؛

أو المحافظة فإن هذا كله لم يعد بر شعرة واحدة فى الفوس التى آمت به وخلعت كل ما كان بمر جا من إحساس بأن أى مبح آخر يستطيع أن يحقق المسلمين بجتمعاً كريماً ، ومهما قالوا : بأن الآخرة رويا خيالية ، ومهما أنكروا البعث والحساب والثواب والعقاب فإن هذه الصيحة أصبحت غريبة الآن فى مجتمعات المسلمين ولم يجد غير المخرية من قابلتها.

وأن كل ما محاولون لصقه بالإسلام هو من التحديات التي واجهت المسحية في الغرب أبان البهضة والأمر هنا مخطف عماماً ، فالإسلام هو صانع الحضارة ومنشئ المسج العلمي التجريبي وليس بينه وبن السلم أو الحضارة أي صراع يمكن أن يصور بأنه صراع الكرادلة أو الحكومة الثيوقراطية .

٣ ــ ولا يكف الدكتور حسن صعب عن دعواه الممجوجة ، فهو واحد من دعاة التغريب محاول ويؤازره آخرون الدعوة إلى صهر العقل العربي ( الإسلامى الانباه ) في العقل الغربي ، وكتابة تحديث العقل العربي يدعو إلى تغريب الفكر الإسلامى ونقله من أصوله الأصيلة إلى مسيحية مقنعة .

وأن ما يحاوله حسن مصعب لن يؤدى إلى شيء ، شأنه في ذلك شأن محاولة زكى تجيب محمود . إن هذه العقول الممادية لن تستطيع أن تفهم الوحدة الجامعة في الإسلام بين الممادة والروح والعقل والقلب ، والعلم والدين .

## سادساً : سموم المنهج الغربي :

وحيثًا تتلفت تجد دعاة التغريب :

( عبد الغزيز القوصى ) فى محاولة هدم اللغة العربية وبيانها بواسطة طريقة ( شرشر ) المستوفية ، ودعوته إلى إذاعة مذهب ديوى المفرغ من الأخلاق والدين وفرضه على المدرسة العربية ، سواء فى مصر أم فى أى بلد عربي ذهب إليه .

وهذا الدكتور أحمد زكى قبل أن ﴿ أَسْ تحر بر مجلة العربي في هجومه

العاصف على العروبة ودعوته إلى الإقليمية وتشكيكه فى وحدة العرب واللغة العربية ، تهديمــاً حتى لا ترتبط الأمه بالإسلام ولا ترقى ليتحدث عن الوحدة الإسلامية .

لقد صال فى ذلك وجال فى مقال طويل بجريدة المصرى فى ١٩٥٠/ه/ ١٩٥٠ تحت عنوان : ما العرب وما الفراعنة ؟ إنما نحن قوم مصريون ، ونجد الدكتور عبد الملك عودة فى كتابه الكتلة الإسلامية الصادرة عام ١٩٥٥ ينقد بشدة إمام جامعة إسلامية على أساس مناقشة الفلسفة لدعوة الكتلة الإسلامية وإبراز أن الطريق هو :

( القومية – العلمانية – الديمقر اطية ) .

وتلك هي مجاولات وراء محاولات ترمى إلى هدم الوحدة الإسلامية الجامعة ، وقد احتط لهم على عبد الرازق ، طه حسن الطريق فخاضوا فيه.

### سابعاً : الشعوبية :

و برى شعوبية القضيمي ، وخالد عمد خالد ، ومحمود الشرقاوى ( الدين والضمير ) فى كتابات مرتبطة أخطرها دعوة الشرقاوى إلى ما أسماه الضمير بدلا من الدين حيث برى إلى نشر السموم التالية :

رك الصلاة والتكاليف الأخرى اكتفاء بالضمر .

- تأييد قول ان الرشيد : إن الدين للعوام لا للخواص .

قول ان رشد: ما يوجد وراء الدين خرافة .

قول الفلاسفة: إن الأنبياء جهلة ومضلون و . . .
 قول المعرى :

فلا تحسب مقال الرسل حقـاً ولكن قول زور سطروه وكان الناس في عيش رغيـد فجاءوا بالمحــال فكذبوه

الأفضل أن يكون الإنسان خيراً فاضلا أصيل جوهر النفس ولو لم
 يلتزم ما أمرت به العقيدة .

ولا ريب أن هذا كله من كلام الباطنية وفلاسفة المحوس وأن محمود

وعلى طريقه مضى خالد محمدٌ خالد فى كتاباته ( فليحرثوا فى البحر ﴾ .

وكان عبد الله القضيمي هو قائد هذه المدرسة في كتبه المتعددة وفي مقدمها كتابه ( هذه هي الأغلال )(۱) وغيرها من الكتب التي نموج بالأفكار العاصفة.

وفى بجال الأدب نجد الخربين أمثال نزار قبانى ، ومحمود درويش ودعوة عريضة إلى إفساد الشعر العربي محمل لوائما يوسف الحال داعياً فى صراحه إلى إخراج الشعر العربي عن إطاره وأسلوبه ومنهجه وذلك حين يكتبه من وجهة نظر مسيحية مباشرة وهذا ما لم يفعله أى شاعر عربى فى المناضى ، وأثرز نموذج لشعره هذا : قصيده العشاء الأخير .

أصدر مجلة (شعر) في يناير عام ١٩٥٧ وتخرج من الجامعة الأمريكية ببيروت أما نذار قبانى فشاعر هدام لا يحوى من الأفكار إلا ما هو ساقط وضار ، فهو إما تراه يتحدث عن المرأة والمخدع ويردد أفكاراً تشجع على الرذيلة والانحطاط الحلق ، وإما يروج لأفكار هدامة تشيع اليأس والقنوط فى نفوس الأمة (عبدالله ن إدريس) .

وهو بحمل مشاعر الجاهىر فى شمعر غير مقىي لإقناع الجاهير وإدخال هذا النوع علمهم من خلال مقاهيم يعجبون بها مع أن أمانته للتغريب أقوى من عرضه للوطنيات فى محاولة خادعة ماكرة .

ولقد حاول بعد نكسة عام ۱۹۹۷ أن يصور نفسه بصورة البطل ، وهل يستطيع نزار قبانى وهو صريع الشهوات أن يكون شاعراً وطنياً يوقظ الأمة بعد حوادث عام ۱۹۲۷ ، وأنى له ذلك وهو من مصادر الهزيمة الحقيقية ، فقد كان شعره من علامات الأبهار والتدمر ، وكيف يمكن أن يوصف '

 <sup>(</sup>١) ناتشنا كتاب هذه الأغلول ، وكتاب الدين والفسير وكشفنا زيفهما ف كتابنا (الاسلام والنقافة العربية) .

زار بأنه من الشعراء الغاضين ، كما يحاول أن يصوره داعية من دعاة الاعملال والمماركسية ، وكيف بمكن أن يكون زار قبانى من عوامل الهزيمة ثم يجيء لهاجم المهزومين ، ويصور نفسه بطلا وهو من عناصر الهزيمة ، أنه ينهز الفرص للظهور فى كل المناسبات فإذا كانت الحياة منطلقة على طبيعها كشف عن ذيول الإباحيات ، وإن كانت الحروب وقف فى صف الأيطال الكاذبين .

إن شعر نزار قبانى السياسى لا يمكن أن ينفصل عن شعره الإياحي و هو وعاء لبرويجه ، ولن يستطيع مثل هذا النموذج أن يكون إياحياً ووطنياً في وقت واحد ( وإنما هي حيلة دعاة الشعوبية من أمثال القصاصين والشعراء) وهل يقبل عقل أن يقارن رجاء التقاش بين نزار قباني وبين شكسير أو المنتهي فأن من أن ، أو مقابسته بالمعرى وغيره فيها إسراف كبير من جانب التقاش لقباني وكلاهما من رواد الحركة المسرحية في مصر في العصر الماضي .

أما محمود درويش فهو حامل العلم الشيوعي فى المؤتمر الشيوعي فى رومانيا . وكتاباته الشعرية مضيبة ضالة ، لا تفصح عن وطنية ولا عن رجولة ، وهو خدام للفكر التغربي تحت أى لواء .

أما مصطفى حسن فإنه ليس مفسداً في الكاريكاتير فقط ولكن في دعوته إلى العامية الرديثة الملينة بعبارات الصلف والسخافة ، فهذه حرب للغة العربية على نطاق يومي واسع في جريدة توزع مثات الألوف ويقرأها الشبان والفتيات ويقلدون عباراتها .

إن مشكلة العامية ليست هي فقط في كتابة المحلات الهزلية وإيما هي في احتلاق ألوان جديدة من العبارات التي لا تطابق أسلوب العربية الفصحي.

#### ثامناً : التبعية :

ومن الظراهر العجبية أن تحضع بعض الأزهريين إلى الفكر العلماني إرضاء للعلمانيين فى الصحافة ورغبة فى الحصول على المراكز الدنيوية الزائلة ، فبقول محمد فهمى عبد اللطيف : ( ثم جاءت الأديان ) بعد أن تحدث عن مصر القديمة ، فهل جاءت الأديان بعد أن صنع علماء مصر القديمة العسلم أم أن الدين هو الذي وجههم إلى فهم العوالم في تحركها وثباً با الحقيقة أن أول ما يتعلمه من درس في الأزهر أن الدين جاء مع أبينا آدم ، ثم مع نوح ومضى مع كل العصور حتى ختم برسالة محمد صلى الله عليه وسلم ، وأن الذين يقولون: (ثم جاءت الأديان) إنما هم العصريون المخدوعون بمفاهم النلمود والصهونية الذين يدعون أن البودية هي أول أديان التوحيد.

ويتحدث فهمى عبد اللطيف عما يسميه ( أسبوع الآلام ) لبرضى موسى صبرى رئيس تحربر الأخبار وعباراته توحى بأنه يومن بصلب السيد المسيح وبذلك يكون قد خرج على حقيقة أساسية من حقائق الإسلام فإن السيد المسيح لم يصلب وكل ما يقال عن أسبوع الآلام لا يقره الإسلام .

يقول : محلو لى دائماً أن أعيش أسبوع الآلام مع إخواننا الأقباط و فى أسبوع الآلام تترسم خطوات المسبح والآلام الى عاناها فى سبيل عقيدته ورسالته.

وقى العهد القدم كان كل المصرين المسجين مهم و المسلمن يعيشون أسبوع الآلام على صعيد واحد يستشعرون فى الألم الإنسانى الذى يشعر هم بالحياة و تمكّ نفوسهم بحب الإنسانية والعطف علها ، خيس العهد الذى يمكرون فيه إناء من ماء . . إلخ ، فهل هذا كلام يقوله مسلم متخرج من الأرهم ؟ الحقيقة أن فهمى عبد اللطيف قد حاول إرضاء العالمانين الذن يعمل ومعهم تكلف كثيراً على حساب عقيدته

والتماذج كثيرة من هذا النوع ، وكلها توحى بهذا الانحراف نحو مفاهم وافدة ، تنشر في الصحف بن أيدى الشباب المسلم الذي يظن أنها حقائق ، وكان علينا أن نكشف عها حتى نعرف المخططات التي برسمها أعداء الإسلام.

أنور الجندى

هذا و بالله التوفيق .

ق متابعة هذه الدراسات :

- (١) الصحافة والأقلام المسومة .
- (٢) الشعوبية في الأدب العربي المعاصر .
  - (٣) شخصيات اختلف فيها الرأى .

# فموس (لكتاب

الصفحة

#### الموضموع

## البساب الأول

|    | مقسلمة                                                            |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| 77 | قضايا مثارة في ضوء الإسلام                                        |
| 40 | الفصل الأول : الشريعة الإسلامية (فتحى غاتم – روز اليوسف)          |
|    | الفصل الشانى : عقيدة ومنهاج وحياة ( محمد خلف الله ــ فواد         |
| ٣٣ | زكريا–حسن حنبي)                                                   |
| 44 | الفصل الثالث : مفهوم الإسلام للفن وقضاياه                         |
|    | الفصل الرابع : المؤامرة على الحلافة والدولة العمانية - عبد الحميد |
| ٤٧ | الكَائَبُ: أخبار اليوم                                            |
| 00 | الفصل الحامس : كتاب الإسلام وأصول الحكم                           |
| ٥٥ | ليس من تأليف على عبد الرازق بل من تأليف مر جليوث                  |
| ٦٣ | الفصل السادس : الذاتية الإسلامية ومعركة المحافظة عليها            |
|    | الفصل السابع : مصر عربية إسلامية - محاولة للقضاء على الانتماء     |
| 74 | العربي الإسلامي العربي الإسلامي                                   |
|    | الفصل الثامن : استعلاء موجة الجنس فى الأفلام والمسرحيات           |
| ٧٣ | والمللات                                                          |
| ٨٠ | الفصل التاسع : حقيقة القمم الشوامخ والعالقة                       |
|    | الفصل العاشر : خلفاء طه حسين وغلمان المستشرقين زكى تجيب           |
| ۸٥ | محمود-توفيق الحكم -حسين فوزى                                      |
| 94 | الفصل الحادى عشر : سقوط مذهب الوجودية                             |
|    |                                                                   |

# ÷ .01

| الصفحة | الموضوع                                                            |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
|        | الفصل الثاني عشر: الموامرة على الفصحي لغة القرآن - لويس عوض        |
| ***    | المعلق الماقي عشو ، المو المراه على المصلحي لله القر أن - تويس غوض |
|        | البساب الثاني                                                      |
| 1.4    | كتاب العصر كتاب العصر                                              |
| 1.4    | الفصل الأول: جيل الرواد                                            |
| . 11.  | ر فاعة الطهطاوي                                                    |
| 115    | لطني السيد                                                         |
| 171.   | على عبد الرازق على عبد الرازق                                      |
| . 177  | أمين الحولى أمين الحولى                                            |
| .141   | حسن فوزی نام الله                                                  |
| 177    | عباس محمو د العقاد عباس محمو د العقاد                              |
| 179    | محمد حسن هيکل محمد حسن                                             |
| 1 2 4  | طه حسن طه حسن                                                      |
| 101    | الفصل الشانى : كتاب لبنان المارون                                  |
| 100    | فارس تمر فارس تمر                                                  |
| 109    | فرح أنطون بي بي بي بي                                              |
| 109    | سلم سركيس                                                          |
| 171    | يعقوب صنوع                                                         |
| 177    | شبلی شمیل                                                          |
| 178    | أديب إسحق أديب إسحق                                                |
| 170    | لويس صابو تجيء لويس صابو تجيء                                      |
| 177    | جبر ان خليل جبر ان (أدب المهجر )                                   |
| 174    | جرجي زيدان (روايات الإسلام)                                        |
|        | الفصل النالث : الفن و المسرح : نجيب الريحاني - زكى طلبات -         |
| 141    | يوسف و هيي الله الله الله الله الله الله الله                      |

| صفحا | الموضوع ال                                                 |
|------|------------------------------------------------------------|
| ۸٥   | لفصل الرابع : دعاة التغريب                                 |
| ۸٥   | ساطع الحصري (القوميات)                                     |
| W    | سلامة موسى (التغريب)                                       |
| 111  | توفيق الحكم (التغريب)                                      |
| 147  | توفيق الحكم - محاولة جديدة على طريق تغريب الإسلام          |
| ٠,   | لويس عوض (التغريب)                                         |
| ٠٩   | لفصل الحامس: (نجوم الصحافة)                                |
| 1.   | مصطفى أمن                                                  |
| MA   | إحسان عبد القدوس (القصة)                                   |
| 7 2  | أمينة السعيد (الصحافة النسوية)                             |
| 44   | حسن مونس (التغريب) من مونس                                 |
| ۳۲   | صلاح جاهين (العامية)                                       |
| ٣٤   | يوسف إدريس (التغريب)                                       |
| ۳۷   | أنيس منصور                                                 |
| ٤١   | الفصل السادس: دعاة الشعوبية                                |
|      | مناهج التعليم : اتباع ديوى ﴿ إسماعيلِ القباني – عبد العزيز |
| ٤٣   | القوصى)                                                    |
| ٤٦   | الدكتور محمد أحمد خلف الله (الشعوبية)                      |
| ٤٩   | عبدالر حمن بدوي (الفلسفة الوجودية)                         |
| 01   | غالی شکری (التراث) هالی شکری                               |
| ٥٨   | زكى نجيب محمود (التغريب)                                   |
| 74   | عبد الرحمن الشرقاوي (التفسير المادي للناريخ)               |
| ۸۶   | عم عبدالغ ن أمن                                            |

| الصفحة      |       |     |       |        |       | وع     | ر ض  | المو   |        |         |         |           |      |
|-------------|-------|-----|-------|--------|-------|--------|------|--------|--------|---------|---------|-----------|------|
| <b>Y</b> y• |       | ••• | د)    | ة ميلا | ئہادة | بلا    | ىدىث | مر الح | (الث   | لصبور   | عبدا    | صلاح      |      |
|             | خلفاء | -   | لامية | الإسا  | ريعة  | ء الشه | أعدا | لمانية | سة الع | as:     |         | مل الساي  | الفم |
| 140         |       |     |       | ·      | ٠     | ·      |      |        |        | زق      | . الر ا | على عبا   |      |
| YVV.        |       |     |       |        |       |        |      |        |        |         |         | خالدم     |      |
| YAY         | •••   | ••• | ٠٠    |        |       | ···    |      |        |        | ن       | ء الد   | أحمد بها  |      |
| 198         |       |     |       |        |       |        |      |        |        |         |         | محمدع     |      |
| T • Y       |       | ••• | ٠     | ٠      | ٠     |        |      |        |        | لف الله | تمدخ    | محمدأ     |      |
| ۲۰۸         |       | ٠   |       |        |       |        |      |        |        | شاوى    | هيدء    | محمدس     |      |
| ۳۱۳         |       |     |       |        |       |        |      |        |        |         |         | مل الثامر | الفص |

رقم الإيداع بدارالكتب ٢١٥٨ / ١٩٨٥ الرقيم اللولى ٥-١٠٨ – ١٤٢ - ١٧٧

# المنظمة المنظمة المنظمة المسلام في كما بات العصريان في صوف الإسلام

كثرت في الفترة الأخيرة كتابات العلمانين والعصرين، واستشرت وجهات النظر الخالفة للفكر الإسلامي، ومطامين القرآن الكريم، والسنة الطهرة، وحاولت أن تحجب الأصول الأصيلة، والمنابع الحقيقية ببريق خلب خادع يرمى إلى الناويل، واستغلال عوامل صعف المجتمع وكثرة الرخمية ، والحاولات الرامية إلى تبرير حرج المسلمين على أصول دينهم الحقيقية ... ويرجع ذلك في الأساس إلى ضعف الخلفيات الإسلامية في التعليم، ويقصها الأربة والمنابع، وضعف القدوة في البيت والمدرسة والشارع... ومن هنا الرية، وضعف القدوة في البيت والمدرسة والشارع... ومن هنا يكشف زيفه، ويصحح الوجهة حتى نكون دائماً على الجادة ، وأن لا نؤق من أي ثغرة من ثغرات الغزو الثقاف والتغريبي ...

وفي هذه الدراسة يقدم الباحث الجاد ، والمؤرخ الإسلامي الكبير الأستاذ أنور الجندى عدداً من هذه القضايا ، ويضعها في موقعها الصحيح من الصورة الاجتاعة الإسلامية العامة .

والله يقول الحق وهو يهدى السبيل ...،

دارالاعتصام